
民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―37―

スポーツ人類學研究
第 25号：37‐64．2023

民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法：
‘四つ竹節 ’ の事例

小林　敦子＊

原著論文

＊明治大学

Examining the Characteristic Method of Playing Yotsudake within the Re-creation of 
Folk Dance: A Case Study of “Yotsudake-bushi”

KOBAYASHI Atsuko

Abstract

Yotsudake is percussion instrument used in pairs of two, each consisting of two bamboo plates, connected by a 
string on one edge. The instrument is usually played by holding two plates in each hand and clicking them together. 
Yotsudake is played by musicians and dancers as well. 

This paper focuses on “Yotsudake-bushi”, a style of dancing featuring the use of yotsudake, originating from the 
Gokayama area, Toyama Prefecture. In this dance, the performers are holding only one bamboo plate in each hand 
and clap them together or they clap both plates on their thighs with their arms outstretched. To examine why this 
characteristic way of playing yotsudake was introduced into this dance, this study examined related literature and videos, 
and an interview with the president of the society that has preserved the “Yotsudake-bushi” was conducted as well.

“Yotsudakebushi” was re-created in 1952 to be performed on stage at the Nationwide Local Performing Arts 
Convention in 1953. It was recreated by following and arranging the “Wa-odori,” which was danced at local festivals. 
This was because “Mugiya-bushi,” the representative dance of the society, was selected as an intangible cultural 
property in 1952 and performed at the Nationwide Local Performing Arts Convention in 1953.  The lyrics and dance 
choreography of “Mugiya-bushi” was recreated in in 1909 to recall the glorious short period of the Heike, who are 
said to be the ancestors of the people of Gokayama. Within the recreation process of “Yotsudake-bushi,” the costumes 
were changed from kimono to Suikan and Hakama, which were everyday garments worn by nobles in the Heike 
period. Dancers held yotsudake in each hand; and some dance movements were changed from dynamic stamping to 
sliding, from clapping hands to tapping one plate of the yotsudake in each hand, and from tapping thighs to tapping the 
yotsudake. 

This study reveals that the characteristic way of playing yotsudake was introduced at the time to accord with the 
arrangement of some movements in the “Wa-odori” and to show the ceremonious choreography, which suited the 
costumes and dance movements. This study also revealed that members of the society involved in the recreation of the 
“Mugiya-bushi” and “Yotsudake-bushi” intended to make these dances legitimate. 

keywords: Yotsudake, ‘Yotsudake-bushi’, ‘Wa-odori’, ‘Mugiya-bushi’, Re-creation
キーワード：四つ竹、「四つ竹節」、「輪踊り」、「麦屋節」、再創造



小林　敦子

―38―

I.	 序論

I.1	 研究の背景と本論の目的
本論では五箇山民謡（富山県南砺市）の ʻ 四つ

竹節 ʼ を対象とし、この民謡が戦前の昭和期から

変容し戦後に現在の民俗舞踊としての芸態が確立

するまでの再創造の過程と、そこに関わる人々の

意図を論じる。ʻ 四つ竹節 ʼ を対象とした理由は、

踊り手が持つ四つ竹の奏法が特異的であり、標準

とは異なる奏法が採用された理由を掘り起こして

いくことで、民俗舞踊の再創造過程が見えてくる

からである。

近年の民俗舞踊に関する研究では、ʻ 郡上おど

り ʼ において観光政策により伝統性や真正性が

人々の言説により主体的に構築される側面（足

立，2010，pp.89-113）や、ʻ おわら風の盆 ʼ にお

ける芸態の変化（杉山ほか，2014，p.50）が報告

されている。

しかし民俗舞踊が公演の演目となるまでの芸態

の変容や再創造の過程を明らかにし、伝統性や真

正性に関する言説との関連性を示し、この過程に

関わる人々の意図を考察した報告はまれである。

本論は、1つの民俗舞踊が再創造され公演の演目

として確立するまでに、舞踊の動作だけではな

く、歌詞、伴奏音楽、衣装等の構成要素がどのよ

うな経緯でどのように組み合わされ現代の芸態と

なったのか、どのように伝統性や真正性を確保し

保持する言説があったのか、外部からの視線にど

のように反応し現代の芸態につながったのかを分

析し、再創造の過程に関与する実演者の意図を考

察している点で意義があると考える。

I.2	 四つ竹について
四つ竹は太い竹を四つ割りにし片平にけずっ

た楽器（望月，1975，p.53）であり、本土では約

15cm、沖縄県では約 10cmの長さが一般的である

（森重，2012，p.81）。両手に 2枚ずつ持ち竹片の

凸面同士を打ち合わせて音を出す奏法が一般的で

ある（図 1，2）。しかし ʻ 四つ竹節 ʼ では約 19cm

の長さの竹片を両手に 1枚ずつ持ち、図 3のよう

に両手の竹片の凸面同士を打ち合わせる（1）。

踊り手が四つ竹を用いる他の民俗舞踊として

は、ʻ 二上りおどり ʼ（広島県福山市）および ʻ エ

イサー ʼ（沖縄県）がある。民俗舞踊以外では、

沖縄県の琉球古典舞踊 ʻ 四つ竹 ʼ および雑踊（2）ʻ 貫

花 ʼ、組踊 ʻ 萬歳敵打 ʼ（ʻ 坂本節 ʼ）（3）等がある。

日本舞踊では ʻ 角兵衛 ʼ（大道芸人）、ʻ 喜撰 ʼ（住

吉踊り）、ʻ 外記猿 ʼ（4）等（望月，1975，p.171）が

ある。

I.3	 先行研究
四つ竹については、『和楽器事典』（森重，

2012）および『日本伝統楽器小辞典』（郡司，

2006）に項目があり、四つ竹の構造および一般的

奏法と、中国に類似の楽器があることが示されて

いる。また『日本音楽基本用語辞典』（音楽之友

社，2018）では、歌舞伎囃子の鳴物および民謡の

伴奏楽器として各々四つ竹が挙げられている。し

かし踊り手が四つ竹を奏する芸能について網羅的

図 1　四つ竹の奏法 1 図 2　四つ竹の奏法 2 図 3　‘ 四つ竹節 ’ の奏法

（図１,2は四つ竹の一般的奏法、図 3は ʻ 四つ竹節 ʼ の奏法）（筆者作成）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―39―

に記述した文献は見出されない。

琉球古典舞踊 ʻ 四つ竹 ʼ については、金城

（1995）、花城（2007）、波照間（2020）による研

究がある。波照間の研究では、古典籍や絵画資料

の分析により 1700年代から現在の ʻ 四つ竹 ʼ が確

立するまでの過程を辿っている。また 1814（文

化 11）年に初演の歌舞伎 ʻ 寄三津再十二支 ʼ にお

ける長唄と踊り ʻ 四つ竹節 ʼ に関する研究（長唄

楽曲研究会，2013）があり、歌舞伎の黒御簾音楽
（5）との関連が示されている。

五箇山の代表的な民謡 ʻ 麦屋節 ʼ については川

村の研究（川村，2008）があり、平家落人説と関

連付けられた唄からの歌詞の選出と改変の説をま

とめ、踊りの振りの案出に関する言説を紹介して

いる。またこのような ʻ 麦屋節 ʼ の再創造が行わ

れた社会的背景として、明治政府の中央集権的地

方行政と芸能活動の制限に関し、旧平村における

影響を分析した報告がある（小林 2023）。本論で

はこれまで研究報告のない ʻ 四つ竹節 ʼ を対象と

し、踊り手による四つ竹の奏法が特異的となった

要因に着目し、民俗舞踊が公演の演目として確立

するまでの過程をたどる。

I.4	 研究の方法
研究の方法は、ʻ 四つ竹節 ʼ を伝承する保存会

（ʻ 越中五箇山麦屋節保存会 ʼ）（筆者注：以下本論

では ʻ 保存会 ʼ と略記）の保存会現会長への手紙

（1回）と電話による聞き取り (2021年 2月 10日

から 2023年 6月 2日まで 11回合計約 4時間 )と、

文献資料および映像資料（保存会，2009）の調査

である。保存会の会長への聞き取りでは、各演目

と活動の状況、会長が保存会の旧会員から聞いて

いること、地域の祭り等について伺った。

保存会が最初に公演活動として行ったのは ʻ 麦

屋節 ʼ であり、1909（明治 42）年に嘉仁皇太子

（後の大正天皇）行啓の折に富山県立農学校にお

いてである（保存会，2009，p.13）（6）。旧会員の

回想によれば、ʻ 四つ竹節 ʼ の踊りは、地域の祭

りで行われる ʻ 輪踊り ʼ を基にしている（保存会，

2009，p.118）。すなわち ʻ 四つ竹節 ʼ が現在のよう

な形式（踊りと衣装）で演目となったのは、ʻ 麦

屋節 ʼ が対外的に演じられるようになって以降で

あり、公演の演目としての ʻ 麦屋節 ʼ の確立が前

提となる。そこで本論ではまず ʻ 麦屋節 ʼ が対外

的に五箇山の民謡の代表とされるようになった経

緯を示し、さらに ʻ 四つ竹節 ʼ が現在のような形

式で行われるようになった過程を論じる。ʻ 麦屋

節 ʼ 及び ʻ 四つ竹節 ʼ の確立過程を直接知る人は

故人あるいは高齢（95-100歳）により聞き取りは

できないため、保存会の現会長が先人から伝え聞

いていることを電話により聞き取り、保存会発行

の記念誌に記された旧会員の回想録を人々の語り

として読み、これらを次のような文献と照らし合

わせながら解釈した。また映像資料として保存会

発行の DVDを用いたが、これは、この映像がマ

ルチアングル対応のため踊りの動作の把握が容易

であり、踊りの動作の再創造の分析に有用である

ためである。

主な資料は、保存会発行の記念誌『無形文化財

（文化財保護委員会選定）越中五箇山麦屋節保存

会 百周年記念誌』（保存会編集発行，2009）（筆

者注：以下本論では『百周年記念誌』と略記）、

『日本民謡大観 中部篇 北陸地方 復刻』（日本放送

協会編，1992）（筆者注：以下本論では『民謡大

観』と略記）、および『新しい民謡の踊り方』（島

田豊年，1961）である。『百周年記念誌』は保存

会が結成されてから百周年を記念して発行された

全 148頁の冊子であり、保存会の歴史、保存会の

公演演目の歌詞・採譜・踊り（一部）の解説、文

化財保護委員会および富山県教育委員会からの通

達の写真、保存会の記録簿、出演公演の記録・ポ

スター・写真、旧会員の回想などから構成されて

いる。旧会員の回想については、時系列や内容が

曖昧な部分を他の資料と突き合わせながら分析し



小林　敦子

―40―

た。

『日本民謡大観』（日本放送協会編，1992）は、

1941（昭和 16）年から約半世紀かけて行われた

全国の民謡の調査・採譜・録音の記録がまとめら

れた『日本民謡大観』全 13巻の 1つであり、五

箇山の民謡は 1952（昭和 27）年に無形文化財に

選定された翌 7月に調査され、民謡の曲の採譜、

歌詞、五箇山の地理や風俗が記されている。『新

しい民謡の踊り方』（島田豊年，1961）の著者島

田豊年は、ʻ 日本民踊研究会 ʼ を設立し、日本ビ

クター（株）専属となって民踊（民謡の踊り）（7）

の普及に努めた舞踊家である。この文献に示され

た旧平村下梨の祭りで行われていた ʻ 輪踊り ʼ の

踊り方（解説とイラスト）を分析に用いた。新聞

資料は括弧内に新聞名、年月日、面数を記し、電

話インタビューによる内容は括弧内に ʻ インタ ʼ

と年月日を記した。なお引用に際し固有名詞と歌

詞を除き、旧字体は新字体に旧仮名遣いは現代仮

名遣いとした。

I.5	 本土および琉球における四つ竹の伝播
日本における四つ竹は中国から伝播したと考え

られている。中国には四つ竹に類似の楽器とし

て、歌板（朝倉，1928，p.129）、四片 (よひら )，

四塊，四宝があげられている（郡司，2006，p.352）。

また福建省には竹板などの類似の楽器があるこ

とから、十七世紀中葉に福建近辺からもたらさ

れた可能性が指摘されている（長唄楽曲研究会，

2013，p.95）。沖縄県は王朝期に中国と冊封関係

にあり福建省の州都福州には琉球の出先機関であ

る福州琉球館が置かれていたため、沖縄の四つ竹

は福建で使われていた類似楽器の影響が考えられ

る。

本土における四つ竹の使用については、『男色

大鏡』に、1652（承応元）年に長崎から一平次と

いう男が大阪へ来て街頭で売ったのが四つ竹の

嚆矢（井原，1979，pp.202-203）と記されている。

その後本土では主として大道芸人が用い、中で

も 1750年代に四つ竹を鳴らしながら歌われた ʻ上

総節 ʼ などが ʻ 四つ竹節 ʼ と呼ばれ（朝倉，2002，

p.261）、この唄を応用した曲は、現在は歌舞伎の

黒御簾音楽 ʻ 四つ竹節 東上総 ʼ として、世話物の

下町、裏店、貧家などの幕明、出入りに用いられ

ている（望月，1998，p.14）。歌舞伎黒御簾音楽

における四つ竹に貧しさやわびしさのイメージが

付与されるのは、大道芸人の小道具として使われ

たことによるのだろう。日本舞踊 ʻ 外記猿 ʼ では、

猿廻しの猿が屋敷に呼び込まれ芸を見せる場面で

踊り手が四つ竹を打ちながら踊ることがあり、こ

れも大道芸人が想起されるからであろう。しかし

沖縄県では琉球古典舞踊四つ竹（演目）、雑踊 ʻ 貫

花 ʼ（南獄節）、八重山舞踊 ʻ 鳩間節 ʼ、一部のエ

イサーなどで用いられているが、貧しさやもの悲

しさといった印象はない。本土と沖縄では伝播経

路と様相が相違すると考えられる。ʻ 麦屋節 ʼ で

は伴奏楽器として、ʻ 四つ竹節 ʼ では伴奏楽器だ

けでなく踊り手が奏する。

I.6	 五箇山の特徴と旧平村下梨の春祭り
ʻ 四つ竹節 ʼ は、富山県南砺市の旧平村、旧上

平村、旧利賀村を合わせた五箇山地域（2004年

南砺市に編入）の民謡であり、ʻ 麦屋節 ʼ と共に

1973年に ʻ 記録作成等の措置を講ずべき無形の民

俗文化財 ʼ に選定されている ʻ 五箇山の歌と踊 ʼ

の一部である（文化庁 online）。五箇山という呼

び名は、庄川上流の赤尾谷、上梨谷、下梨谷、小

谷、庄川の支流である利賀川沿いの利賀谷の同じ

峠を利用する 5つの谷間（やま）に村落が形成さ

れたことに由来する（浅野，1983，p.493）。豪雪

地帯のため家屋は急勾配の屋根を特徴とする合

掌造りとなっており（佐伯，2002，p.512-542）、2

つの村落（相川と菅沼）は白川郷（岐阜県大野郡

白川村）と共に ʻ 白川郷・五箇山の合掌造り集落 ʼ

として 1995 年にユネスコ世界遺産に登録されて



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―41―

いる（ユネスコ世界遺産センター online）。

藩政期は現在の石川県を治めた加賀藩の所領で

あり、1千メートル級の山々と庄川の渓谷に囲ま

れ隔絶された地域であったため流刑地とされた。

最も近い鉄道駅である城端（富山平野側）に行く

にも、難所の細尾峠を越えなければならない陸の

孤島であった。主な生業は火薬の原料である塩硝

（煙硝）、生糸（養蚕）、和紙の生産である（佐伯，

2002，pp.514-515）。粟やひえなど雑穀は作ってい

たが米を主食とすることはできず、麦もあまり作

られてはいなかった（平村，1985，pp.375-377）が、

戦後は新田開発が行われ稲作が中心となる（川

村，2008，p.225）。旧平村には、倶利伽羅峠（越

中国と加賀国の境）の戦いで敗れた平家の落人が

住み着いたといういわゆる平家落人伝説がある

（保存会，2009，p.7）。米や麦はあまり生産され

なかったことおよび平家落人説は五箇山の代表的

な民謡 ʻ 麦屋節 ʼ の歌詞に関連しており後述する。

現在は国道304号の五箇山トンネル（1984年開通）

および東海北陸自動車道（2007開通）により真

冬でも全国から車が入るようになった（保存会，

2009，p.148）。

図 4は富山県における五箇山の位置を庄川、富

山市、高岡市、白川郷の位置と共に、図 5は五箇

山における 5つの谷の位置を概略的に示したもの

図 4　富山県における庄川と五箇山の位置
（世界地図｜ SEKAICHIZの地図に筆者追加）

（世界地図｜ SEKAICHIZU online）

図 5　五箇山における 5 つの谷間の位置
（地理院 onlineに 5つの谷の位置を筆者追記）

図 6　春祭り
（写真1の踊りの輪と1人の踊り手の模式図，筆者作成）

写真 1　春祭り（旧平村下梨）1951 年頃
（平村，1985，p.1133）

である。

また写真 1は旧平村下梨の主な行事である地主

神社における春祭り（1951年頃）の写真である

（平村，1985，p.1133）。旧会員の回想によると、

春祭りでは娘達が日本髪を結ってもらい振袖を着

て夜遅くまで ʻ 輪踊り ʼ を踊った（保存会，2009，

p.115）。写真 1でも、振袖に日本髪の多数の娘達

がいくつかの輪になっている様子がわかる。豪雪

地帯である旧平村では雪解けが何よりも心待ちに

されていたのであろう。

I.7	 五箇山の民謡と保存会の活動
ʻ 麦屋節 ʼ は約 30の五箇山民謡の代表とされる

が、一般に知られているのは、中学校の教材とさ



小林　敦子

―42―

れた ʻ こきりこ唄 ʼ であろう。各谷間の地域ごと

に、̒越中五箇山麦屋節保存会 ʼ（旧平村下梨）、̒越

中五箇山こきりこ唄保存会 ʼ（旧平村上梨）、ʻ 越

中五箇山小谷麦屋節保存会 ʼ（旧平村小谷）、ʻ 越

中五箇山民謡保存会 ʼ（旧上平村）、ʻ 越中五箇山

利賀村むぎや節保存会 ʼ（旧利賀村）がある。ʻ 四

つ竹節 ʼ を持ち歌とする ʻ 越中五箇山麦屋節保存

会 ʼ（旧平村下梨）は、神事や祭礼をしきってい

た旧平村下梨の若連中の一部の青年を中心とし

て、1909年に皇太子行啓の折に ʻ 麦屋節 ʼ を台覧

に供することを目的に結成された ʻ 麦屋団 ʼ を前

身とし、1925年に ʻ 麦屋節保存会 ʼ と改称され、

さらに現在の名称となっている（保存会，2009，

p.127）。保存会の現在の公演演目を表 1に示す。

ʻ 文句入り麦屋節 ʼ は ʻ 麦屋節 ʼ の途中に字余り

の歌詞を入れ、歌い手の技巧と即興性を聞かせる

唄である。ʻ長麦屋節 ʼ は ʻ 麦屋節 ʼ の元唄とされ、

テンポを速くしたものが標準的な ʻ 麦屋節 ʼ とし

て認知されたため、元唄は ʻ 長麦屋 ʼ と呼ばれる

ようになった。ʻ 古代神 ʼ は新潟県十日町市新保

広大寺にまつわる唄ʻ広大寺ʼが伝播し呼称が訛っ

たもので、ʻ 小代神 ʼ は ʻ 古代神 ʼ を調子高く軽妙

にしたものである（三隅，2002，pp.12-13）。

この 7種の演目の内、本論で述べる ʻ 麦屋節 ʼ

（笠踊）、ʻ 麦屋節（手踊り）ʼ、ʻ 四つ竹節 ʼ、の踊

り手の衣装を示すのが、写真 2，3，4である。

保存会の主な公演活動は ʻ 城端むぎや祭り （̓敬

老の日の直前の土曜日と日曜日，南砺市城端）、

唄の名称 踊り手の衣装と小道具 伴奏楽器

長麦屋節 踊りなし なし

麦屋節 笠踊り（男性）
　黒紋付・袴・白襷・菅笠・脇差

手踊（女性）
黒留袖

三味線
胡弓
太鼓
四つ竹

文句入麦屋節 笠踊り（男性）
　黒紋付・袴・白襷・菅笠・腰に脇差古代神

小代神

四つ竹節 女性・両手に四つ竹を一枚ずつ持つ　水干・指貫袴

早麦屋 女性・両手に四つ竹を一枚ずつ持つ
　作業用着物・茜色帯と腰巻・手拭いの姉さんかぶり

表 1　‘ 越中五箇山麦屋節保存会 ’ の公演演目
（DVD『正調麦屋節記録映像』（保存会 2009）より筆者作成）

写真 2　麦屋節（笠踊り） 写真 3　麦屋節（手踊り） 写真 4　‘ 四つ竹節 ’

（『百周年記念誌』(保存会，2009，pp.102-103)を一部加工）

（ʻ 四つ竹節 ʼ の衣装である水干は、襟が組紐で結び留められた上着で
あり、指貫袴は裾口に紐を通して着用時はくくり足首に結ぶ袴である）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―43―

ʻ 五箇山麦屋まつり ʼ（9月 23日，南砺市下梨の

地主神社）、ʻ 駅西夏まつり ʼ（7月 20日前後の土

曜日，金沢駅西中央公園）（招待公演）である。

また現在、上平小学校および平中学校（いずれも

旧平村および旧上平村の区域）の授業では民謡が

組み込まれ保存会から指導に出講し、秋には生徒

だけによる実演の学習発表会が行われているた

め、子供たち全員が五箇山の歌、踊り、楽器を学

び披露する機会が確保されている。また旧保存会

員を中心に高齢者中心に民謡を楽しむ ʻもみじ会 ʼ

がある。ただし高校進学で地元を出る者が多く少

子化とあいまって若い世代の入会者が激減し、活

動を継続する上での課題となっている（インタ，

2021年 2月 22日）。

II. 	 ‘ 麦屋節 ’ の確立

ʻ 四つ竹節 ʼ が現在のような様式で公演の演目

となるには ʻ 麦屋節 ʼ が対外的に演じられるよう

になったことが前提となるため、まずこの経緯を

述べる。五箇山の民謡の内、唄として文献に最初

に取り上げられたのは ʻ こきりこ節 ʼ である（黒

坂，1986，p.39）が、対外的な演目として位置

付けられたのは第一回 ʻ 郷土舞踊と民謡 ʼ（1925）

に出演した ʻ 麦屋節 ʼ である。第一回 ʻ 郷土舞踊

と民謡 ʼ は 1925年に日本青年館のこけら落とし

として日本で初めて地方の芸能が中央の舞台で公

演された大会であり、現在の ʻ全国民俗芸能大会 ʼ

のルーツである。戦後は ʻ 文部省芸術祭 ʻ 参加と

して ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ となった。ʻ 四つ竹節 ʼ

初演の第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ もこれにあた

る。

II.1 	五箇山と平家落人説
五箇山は、旧平村、旧上平村、旧利賀村を合わ

せた地域であり、ʻ 平村 ʼ という名称は明治 21年

に市町村制がしかれた時にこの地域に伝わる平家

落人伝説に基づき、村民の要望で決まったもので

ある。新町村の命名法には、従来の踏襲、郷や組

名を使用、合併町村名の折衷、地形によるものを

使用、神社名を使用等があったが、其の他として

村民の希望によるものが「平村」および「上平村」

であり、「平家の末葉の由来を伝えて平村とした」

（富山県 1981: 406）とされる。村役場がおかれた

下梨は保存会のある地域であり、多くの住民に平

家の落人伝説が認識されたと思われる。

ʻ 麦屋節 ʼ の唄と踊りの発祥については、五箇

山における ʻ 平家落人説 ʼ との密接な関りが語ら

れる。『百周年記念誌』の「麦屋節の発祥」では、

平家の落人が五箇山に逃れ農作業をしながら往

時を偲んで口ずさみ踊ったのが ʻ 麦屋節 ʼ であり、

麦を刈る時に歌ったので ʻ 麦屋節 ʼ とし、武士の

踊りとするために衣装も現在のような紋付・袴・

白襷・刀と記述されている（保存会，2009，p.8）。

ただしこの袴は明治期中頃に女学生が着用してい

た行灯袴と呼ばれるスカート状のもので平家が

着用していたものではないため、「後にその衣装

と平家伝説との不整合が指摘されることになる」

（川村，2008，p.232）。また五箇山では麦はあま

り生産されていない。ʻ 麦屋節 ʼ の公演で現在歌

われるのは通常次の 3首である。

〽　麦や菜種は二年で刈るに　麻がからりょか

半土用に

〽　波の屋島をとくのがれて来て　薪樵るてふ

深山辺に

〽　鳥烏帽子狩衣ぬぎうちすて　今は越路の袖

刀

（保存会，2009，p.86）

ʻ 麦屋節 ʼ という名前の由来とされるのが 1首

目で、麦や菜種は前年に種を蒔いて二年越しで刈

り取るが、麻は雪解けに種を撒き土用の半分（七

月の終わり頃）にはまだ青いのに刈り取るという



小林　敦子

―44―

意味で、短期間で刈り取られる麻に短い平家の栄

華を重ねたものだとされている（保存会，2009，

p.8）。次の 2首目は、1185（元暦 2）年に讃岐国

屋島（現高松市）で行なわれた源平合戦から逃れ

てきた平家の落人が五箇山で薪を切ることを、3

首目は京の都で烏帽子と狩衣を着ていた平家の落

人が、樹木を育て山で鉈などを使って作業をする

様子を表し、いずれも栄華を誇った平氏が奥深い

山で往時を偲びながらひっそりと樵の仕事をする

わびしさが歌われている。このように ʻ 麦屋節 ʼ

の主な歌詞の内容は、五箇山における平家の落人

説に基づいている。

ここで ʻ 麦屋節 ʼ と平家の落人説との関りを、

戦前の ʻ 麦屋節 ʼ の公演における紹介のされ方と

唄に着目し、時系列に従い表 2に示す。表 2の中

で最初に記したのは公演ではなく五箇山における

平家落人説の根拠とされる『北国巡杖記』であり、

ʻ こきりこ唄 ʼ（『北国巡杖記』では ʻ こきりこ節 ʼ）

の歌詞として次の 2首が挙げられ、さらに「平家

の類葉落居して村民となり」と説明されている

（黒坂，1986，p.40）（筆者注：下線は筆者による）。

〽　波のやしまを　逃れ来て　薪樵るてふ　深

山辺に

〽　鳥烏帽子狩ぎぬ　脱すてゝ　今は越路の　

杣がたな

黒坂によれば、五箇山の民謡の中で最も早く文

献に挙げられたのは ʻ こきりこ唄 ʼ であるが、こ

の 2首はそれ以前の書籍にはない新しい唄であ

り、この 2首の音節配分が他の唄と異なり、ʻ こ

きりこ唄 ʼ の旋律のリズムに合わないためほとん

ど歌われることがない事、『北国巡杖記』以前の

文献では ʻ こきりこ唄 ʼ の歌詞として見出されな

いことから著者の創作ではないかと推測し、ʻ 麦

屋節 ʼ にこの 2首が取り入れられ、平家の落人説

に関連づけられたのだろうと考察している（黒

年代 平家落人説と関連する ʻ 麦屋節 ʼ の紹介内容 出典

1807 『北国巡杖記』（鳥翠台北茎著）に ʻ こきりこ節 ʼ として 2首初出 
（下線は筆者による）　　　　　　　

黒坂，1986，p.40

1909 皇太子行啓に伴う富山県立福野農学校における公演　
　　　　　　　　　　＜紹介文および歌詞の記録なし＞　

保存会，2009，p.13

1918 ʻ 開道五十周年記念北海道博覧会 ʼ（札幌市）出演
＜紹介文＞
ʻ 麦屋節武士舞之由緒 ʼ 平清盛が家臣平ノ門屋に伝えた武士舞
楽器：尺八・胡弓・三絃・太鼓・四ツ竹・歌
　　　　　　　　　　　　　（筆者注：奏者は全員平姓）

保存会，2009，p.15

1925 ʻ 郷土舞踊と民謡 ʼ（東京・日本青年館）出演時（10. 26～ 10. 28）
＜紹介文＞
　ʻ 越中の麦屋踊（一名平家踊）ʼ
　唄：平家の一族が隠れ住み往時を歌った唄が元である

保存会，2009，p.16

1927  ʻ 都をどり ʼ（京都， 祇園歌舞練場）における公演（4月 1日～ 30日）
（舞妓による演舞）
＜都踊唱歌＞
〽　ここも雲井とたのみし空を　落ちて越路の雁の群
〽　麦や菜種は二年で刈るが　麻が刈られうか半土用に
〽　五箇の谷間の種をばうつし　故郷（もと）の都に花さかす
〽　国のさかえのその暁を　告ぐるやさかの鳥の声

保存会，2009，p.20

表 2　公演における ‘ 麦屋節 ’ の紹介（平家落人説との関連）
（年代は西暦のみを示す）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―45―

坂，1986，p.40）。この 2首は 1918年開催の ʻ 開

道五十周年記念北海道博覧会 ʼ 出演以降 ʻ 麦屋節 ʼ

の歌詞として次のように、

〽　浪の屋島を　とくのがれ来て　薪こるてふ

深山べに　

〽　烏帽子狩衣　脱ぎうちすてて　今は越路の

杣刀

（注：下線は筆者による）

ʻ とく ʼ と ʻ うち ʼ が加えられた歌詞が記されて

おり、黒坂はこれを、後から ʻ 麦屋節 ʼ のお囃子

に合わせるために加えられたとしている（黒坂，

1986，p.42）。ある唄の歌詞が他の唄に取り込ま

れることは民謡一般に認められることであり、ま

た黒坂の考察の真偽のほどはわからないが、この

2首はʻ開道五十周年記念北海道博覧会ʼおよびʻ郷

土舞踊と民謡 ʼ 出演時の ʻ 麦屋節 ʼ と平家落人説

の関連を表すものとして挙げられている。

ʻ 都をどり ʼ において芸妓により踊られた時は、

京の都との繋がりを示す内容の唄が新たに 3首加

えられている。ʻ 都をどり ʼ では唄や踊りが毎年

創作されるため、ʻ 都をどり ʼ 公演の関係者によ

るものであろう。踊りも ʻ 開道五十周年記念北海

道博覧会 ʼ では ʻ 武士舞 ʼ、ʻ 郷土舞踊と民謡 ʼ で

は各々の冊子に ʻ 平家踊 ʼ という別名が添えられ

ており、歌詞だけでなく踊りも平家の落人による

とされている。ʻ 開道五十周年記念北海道博覧会 ʼ

では楽器奏者が全員平姓になっているが、『百周

年記念誌』に記載の保存会歴代会員名簿に平姓の

会員はおらず、これは作為であろう。このよう

に ʻ 麦屋節 ʼ は、その唄の歌詞と紋付袴による踊

りが平家の落人に由来するという点が大きな特徴

とされた。平家落人説は五箇山以外でも交通の不

便な山奥などの多くの地域で語られており、秘境

のイメージと共に形成されてきた（関戸，2013，

p.319）。豪雪期には文字通り陸の孤島となる五箇

山が平家落人説と関連づけられることは、容易で

あったと考えられる。そして戦後の 1947（昭和

22）年に昭和天皇が北陸を巡幸し、富山県庁で

ʻ 天皇陛下奉迎夜会 ʼ が行われた際に保存会も出

演し念願の天覧の機会を得た。これを契機に ʻ 麦

屋節歌碑 ʼ が建立され、ʻ 〽麦や菜種は二年で刈

るに　麻がかられうか半土用に ʼ が刻まれ、この

唄が平家落人説と関連する ʻ 麦屋節 ʼ の代表的な

主唄として正式に位置づけられた。

II.2 	公演演目 ‘ 麦屋節 ’ の確立
［皇太子行啓による ‘ 麦屋節 ’ の再創造］

　『日本民謡大観』によれば、̒麦屋節 ʼ は従来 ʻ 輪

島 ʼ と呼ばれていた唄で、五箇山全域で祝い事や

娯楽として歌われ踊られていた。唄の呼称が ʻ 麦

屋節 ʼ とされたのは、1909（明治 42）年に富山県

立福野農学校に皇太子（後の大正天皇）が行啓さ

れることになった時である。当時の旧平村村長が、

東中江小学校長、平郵便局長、利賀村西勝寺住職

と共に地域ごとに異なっていた歌詞と踊りの統一

化を行った（日本放送協会，1992，p.213）（8）。『日

本民謡大観』には役職だけでなく具体的な個人名

も記されており保存会歴代会員名簿と照らし合わ

せると、この時の郵便局長が保存会の初代会長で

あり、小学校長は二代目会長となっている（保存

会，2009，p.140）。

　『百周年記念誌』では、当時の若連中の一部が

民謡の活動に熱心であり練習に励んでいたが、嘉

仁皇太子行啓にともない余興として ʻ 麦屋節 ʼ を

台覧に供するよう宇佐美知事より内命を受け ʻ 麦

屋団 ʼ が結成された（保存会，2009，p.10）。なぜ ʻ 麦

屋節 ʼ が選定されたかについての記録はなく保存

会現会長も特に伝え聞いていることはないが、誰

か進言した人がいたのではないかということで

あった（インタ，2023年 6月 2日）。時間の都合

により皇太子の台覧に供することはできなかっ

たが県知事や郡長に観覧の機会を得て（保存会，



小林　敦子

―46―

2009，p.13）、それ以降 ʻ 五箇山の名物踊 ʼ として

対外的な宣伝活動をするようになった（日本放送

協会，1992，p.213）。つまり ʻ 麦屋節 ʼ が対外的に

公演されるきっかけは皇太子行啓であり、村長や

小学校長など地域の要職にある人々を中心とする

自主的活動が前提である。

しかし当時の ʻ 麦屋団 ʼ の活動は「「天子様の前

で踊っても生活の糧になるか」等の家族や若連中

の他のメンバーからの非難に耐えながら人目を忍

んで行われた（保存会，2009，pp.9-10）。なぜ祭

礼等で民謡の実演を担っていた若連中とは別に麦

屋団が作られたのか、麦屋団の活動に対して周囲

は冷たい態度であったのかについては、当時の社

会的背景から考察した研究がある（小林，2023）。

それによると、明治政府による中央集権的な地

方行政政策、同じく明治政府による若連中等の

若者の集団の統合政策と芸能活動の制限と抑圧に

より芸能の活動が冷遇されていたことが要因であ

る。特に日露戦争後の若連中等は、青年を入営に

ふさわしい人材を育成するための団体と位置付け

られ、旧平村下梨の若連中も義勇団という呼称に

なっていた。このため民謡等の芸能活動は冷淡視

され、若連中とは別に ʻ 麦屋団 ʼ が結成されたと

考えられる。『百周年記念誌』では、夜半こっそ

りと平郵便局長宅の酒蔵に集まりろうそくの灯の

中で唄や踊りの練習に励む様子が、聞き伝えとし

て記されている。当時の社会状況と周囲の視線を

鑑みると、風儀悪化の温床とされた民謡や踊りの

練習に励みながら、皇太子行啓の折に台覧を賜る

ことにより、自分たちの活動が正統的なものであ

ると世間に公表したいという意図があったとされ

る（小林，2023，pp.73-74）。

［‘ 麦屋節 ’ 再創造の内容］

ʻ 輪島 ʼ と呼ばれていた唄から ʻ 麦屋節 ʼ への再

創造は、どのように行われたのだろうか。歌詞の

改変については竹内によると、元の唄は ʻ 〽 能登

の輪島は素麺さんの出所 ʼ という歌詞があること

から ʻ 輪島 ʼ と呼ばれていたがこれは現在の ʻ 能

登麦や節 ʼ であり、その歌詞 ʻ 〽 麦や小麦は二年

ではらむ　米はおろくで年ばらみ ʼ の ʻ はらむ ʼ

という語彙が穂がふくらみ実るというだけでなく

妊娠を意味するため皇太子に失礼なので ʻ 二年で

刈るが ʼ と替え、さらにこの部分と対比させて、

ʻ 麻が刈らりょか半土用に ʼ と改作し、ʻ 麻 ʼ を入

れたのは、平家の落人が狩衣などに用いたことが

意識されているとしている（竹内，1989，p.264）。

そして ʻ 輪島 ʼ という呼称では石川県の唄とされ

てしまうという懸念から、ʻ 〽　麦や菜種は二年

で刈るが　麻が刈らりよか半土用に ʼ の歌詞に基

づき ʻ 麦屋節 ʼ としたと考察されている（日本放

送協会，1992，p.213）。

踊りについては、1907（明治 40）年頃に平郵

便局長と東中江小学校長が笠を用いた踊りで評判

の行商人から学んだものが基本になっている（石

崎，1972，p.32-35）という説がある。おそらく ʻ 輪

島 ʼ で踊る笠を用いた踊りにはいくつかヴァリア

ントがあったが、台覧を賜わるにあたり、名人の

踊りを基に「能を模した足さばき、農作業と警

戒を表す笠使い、望郷と警戒を示す目線」（保存

会，2009，p.99）という平家の落人の踊りに相応

しい所作を創り上げていったのだろう。また嘉仁

皇太子が地方を行啓する際に余興として供される

民俗芸能は、「南条踊」（山口市 1982:389）、「武士

踊」（『鹿児島新聞』1907年 10月 27日 2面，10

月 28日 3 面）、「棒踊」（『鹿児島新聞』1907年 10

月 30日 2 面）など、男性による武士に関連した

ものが多い（9）。さらに嘉仁皇太子の滞在期間中

芸者は三味線等の音を立てることを禁じられてお

り（『北陸タイムス』1909年 10月 5日 1面）、い

わゆる芸者の座敷踊りのようなものは台覧には不

適切とされたと考えられる。このような台覧に供

する民俗芸能のコンセプトに相応するものとして

ʻ 麦屋節 ʼ が再創造されたと考えられる。



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―47―

そして 6年後の 1915（大正 4）年には北陸タイ

ムス社による大正天皇御大典奉祝事業の一環で富

山、高岡、金沢に遠征し、1918（大正 7）年には

北海道の ʻ 開道五十年記念博覧会 ʼ（札幌市）に

出演した。出演時の紹介文には、現在の伴奏楽器

である胡弓、三絃（三味線）、太鼓、四つ竹にさ

らに尺八が記載されている（保存会，2009，p.15）。

さらに 1925（大正 14）年の 10月 26-28日に日本

青年館開館記念として行われた第一回 ʻ 郷土舞踊

と民謡 ʼ（日本青年会館，東京）に ʻ 越中の麦屋

節 ʼ（一名平家踊）として出演し、これに先立ち

同年 9月に ʻ麦屋団 ʼを ʻ越中五箇山麦屋節保存会 ʼ

に改称している（保存会，2009，p.10）。ʻ 麦屋節 ʼ

はこのような経緯により確立し、五箇山ひいては

富山県の代表的な郷土舞踊と民謡として中央で公

に位置づけられたこととなった。なお当時の公

演は男性による ʻ 麦屋節 ʼ（笠踊り）のみであり、

女性による ʻ 麦屋節 ʼ（手踊り）は後に取り入れ

られたものである。

［‘ 麦屋節 ’ 再創造の意図］

このように ʻ 輪島 ʼ から ʻ 麦屋節 ʼ への再創造過

程をみていくと、入営にふさわしい青年育成が重

視され民俗芸能の活動が国策に会わないものとし

て抑圧されていた時代に、家族や周囲の冷たい視

線に耐えながら練習に励んでいた人々にとって、

皇太子の台覧を賜ることは、自分たちの活動を正

統的なものとするまたとない機会であり（小林，

2023，p.74）、平家の落人による歌詞と踊りの再

創造への意欲は並々ならぬものであったと考えら

れる。

このようなʻ正統性ʼを獲得することがʻ麦屋節ʼ

の再創造に関わった人々の意図であり、この意図

に基づいた 40数年の活動により 1952（昭和 27）

年に ʻ 麦屋節 ʼ が無形文化財となり、新たに ʻ 四

つ竹節 ʼ が公演の演目として再創造された。では

ʻ 四つ竹節 ʼ の再創造の過程と関わった人々の意

図はどのようなものであったのだろうか。

III. 	‘ 四つ竹節 ’ の確立

III.1	女性の踊りの導入と演目の増加
保存会の公演演目の内、女性の踊りは、ʻ 麦屋

節 ʼ（手踊り）、ʻ 四つ竹節 ʼ、ʻ 早麦屋 ʼ の 3種であ

る。ʻ 麦屋節 ʼ（手踊り）は ʻ 麦屋節 ʼ（笠踊）と

唄を共有しており、1938（昭和 13）年に富山及

び金沢陸軍病院の傷病兵を慰問した時が初演であ

る。女性の踊りにより傷病兵が癒されることが期

待されたのであろう。旧会員 A氏の回想録によ

ると、ʻ 麦屋節 ʼ（手踊り）の踊りは、1935（昭和

10）年頃に当時の下梨尋常小学校の教員が創作し

たものである（保存会，2009，p.118）。ʻ 麦屋節 ʼ は、

春祭りの ʻ 輪踊り ʼ の際に歌われていた数種の歌

の 1つであるが、ʻ 輪踊り ʼ とは異なる新たな踊

りが振り付けられ、公演演目となったことがわか

る。ʻ 麦屋節 ʼ（笠踊）の衣装は男性の正装として

の紋付・袴であるため、ʻ 麦屋節 ʼ（手踊り）は黒

留袖とされ、砺波市立出町中学校の日本画の教員

が、麦の穂をあしらった留袖の模様を描いた（保

存会，2009，p.118）。現在では松と波の柄の着物

が用いられている（写真 3）。このように女性の

手踊りは、踊りと衣装を ʻ 麦屋節 ʼ の唄の内容や

男性の笠踊と対応させることにより、演目とされ

たのである。

次に新しい演目が増えたのは、1953（昭和 28）

年の第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ（東京・日本青

年館）出演時である。保存会の記録では、ʻ 麦屋

踊 ʼ、ʻ 筑子踊 ʼ、ʻ 神楽舞 ʼ、ʻ 四つ竹踊 ʼ、ʻ 古代

神 ʼ、ʻ 長麦屋 ʼ の 6種がこの大会の演目として記

載されている。 ʻ 麦屋踊 ʼ、ʻ 筑子踊 ʼ、ʻ 四つ竹踊 ʼ

は、現在では ʻ 麦屋節 ʼ、ʻ 四つ竹節 ʼ、ʻ こきりこ

唄 ʼ と表記され、ʻ こきりこ唄 ʼ と ʻ 神楽舞 ʼ は現

在 ʻ 越中五箇山こきりこ唄保存会 ʼ（旧平村上梨）

の演目である。文化財保護委員会から富山県教育



小林　敦子

―48―

委員会教育長宛の文書によれば、ʻ 全国郷土芸能

大会 ʼ は 1950年に制定された文化財保護法に基

づき選定された無形文化財の公開として行われる

ʻ 文部省芸術祭参加公演 ʼ であり、富山県では ʻ 麦

屋踊 ʼおよび ʻ稚児舞 ʼが選定されている（保存会，

2009，p.32）。演目数の増加はこの第四回 ʻ 全国郷

土芸能大会 ʼ 参加が契機となったのだろう。この

時点では ʻ 早麦屋 ʼ はまだ演目として記録されて

いない。このように保存会の公演演目は、ʻ 麦屋

節 ʼ（笠踊）のみの公演であったが、1938（昭和

13）年の傷病兵の慰問から女性の踊りとして ʻ 麦

屋節 ʼ（手踊り）が加わり、1953年の第四回 ʻ 全

国郷土芸能大会 ʼ 出演時に ʻ 四つ竹節 ʼ、̒古代神 ʼ、

ʻ 長麦屋 ʼ が新たに演目に加えられた。ʻ 早麦屋 ʼ

は 1955年にレコード化される少し前に踊りが創

作され翌年の ʻ 名古屋まつり ʼ で初演されたこと

が、『百周年記念誌』の ʻ 麦屋節保存会活動記録 ʼ

と複数の旧会員の回想からわかる。このように

ʻ 麦屋節 ʼ が無形文化財に選定されたことによる

第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ への出演や公演依頼

の増加により演目を増やしていった経緯が見出さ

れる。

保存会の演目の内 ʻ 麦屋節（笠踊）ʼ、ʻ 文句入

り麦屋節 ʼ、ʻ 古代神 ʼ、ʻ 小代神 ʼ、ʻ 長麦屋節 ʼ(12)

はすべて同じ衣装による菅笠を持つ男性の踊りで

あり、平家の落人の踊りとして衣装が統一され

ている。しかし女性の踊りは異なる衣装であり、

ヴァリエーションがある。男性の踊りの所作は唄

ごとに異なっているが類似し、すべて同じ衣装に

よる ʻ 笠踊り ʼ であるため、ʻ 麦屋節 ʼ（笠踊）と

そのヴァリアントとして表象されている。一方女

性の 3種の踊りは衣装も踊りの所作も異なる。そ

して公演では男性の踊りと女性の踊りが交互に演

じられ、観客は表象性の異なる舞踊を見て楽しむ

ことができる構成になっている。

III.2	‘ 四つ竹節 ’ 再創造の概略と ‘ 麦屋節 ’ との関
連性

ʻ 四つ竹節 ʼ が現在の様式として確立するまで

には、表 3に示すように約 183年という長期にわ

たる変化があるため、まず概略を示す。

ʻ 四つ竹節 ʼ は 1769年にあった男女の心中とい

う実話に基づいて創られた ʻ 島心中 ʼ という長い

口説節が元であり、四つ竹を打ちながら門付芸と

して歌われていた。口説節は七音節あるいは五音

節から成る長い叙事歌謡である。瞽女により歌わ

れる時は三味線による伴奏であったと考えられ

る。いつ頃からかはわからないが、祭りで踊られ

る ʻ 輪踊り ʼ の音頭唄の 1つとして歌われるよう

になったが、1935年頃に歌詞が ʻ 麦屋節 ʼ 賛歌の

内容の短い 3首となり、さらに 1953年には第四

回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ 出演に際し、踊り手が水

年代
要素

（1769）？　～ 1935頃～ 1953～

呼称 　ʻ 島心中 ʼ 　ʻ 四つ竹節 ʼ

歌詞の内容 実話に基づく心中物語 麦屋節賛歌

伴奏楽器 四つ竹 胡弓、三絃（三味線）、太鼓、四つ竹

踊り 　ʻ 輪踊り ʼ 　ʻ 四つ竹節 ʼ

衣装（踊り手） 着物（振袖） 水干指貫袴

楽器（踊り手） 　四つ竹

用途 門付芸（瞽女） 祭りの音頭唄 公演の演目

表 3　‘ 四つ竹節 ’ の変遷
（『平村史』上下巻（平村，1985/1983），『百周年記念誌』（保存会，2009）等より筆者作成）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―49―

干指貫袴の衣装で四つ竹を持ち踊る公演の演目と

なった。公演の演目となっても、祭りの音頭唄と

しても用いられた。

ʻ 四つ竹節 ʼ は ʻ 麦屋節 ʼ が無形文化財として選

定されたことにより保存会の公演演目となっただ

けではなく、その唄、踊り、衣装が現在の様式に

なるまでの過程そのものが ʻ 麦屋節 ʼ と深く関連

している。これを『平村史』上下巻および『百周

年記念誌』等から図式としたのが図 7である。

ʻ 四つ竹節 ʼ は 1769（明和 6）年の旧平村で起

きた男女の心中事件を歌った ʻ 島心中 ʼ であった

が、ʻ 麦屋節 ʼ の公演回数が増えてきた 1935（昭

和 10）年頃、ʻ 麦屋節 ʼ 賛歌の内容の 3首に歌詞

が替えられ ʻ 四つ竹節 ʼ となった。同時期に ʻ 麦

屋節 ʼ の女性の ʻ 手踊り ʼ が新しく創造され、そ

れまで ʻ手踊り ʼの振りとして用いられていた ʻ輪

踊り ʼ（春祭りでの踊り）を用いなくなった。そ

して 1952（昭和 27）年に ʻ 麦屋節 ʼ が無形文化財

に選定されたことに伴い五箇山の民謡調査が行な

われた際に、踊り手に四つ竹を持たせ、衣装を

ʻ 麦屋節 ʼ が 1927（昭和 2）年に ʻ 都をどり（̓祇園，

京都）に取り入れられた際に芸妓が着た水干指貫

袴を衣装とし、ʻ 輪踊り ʼ を舞台用にアレンジし

た振付により、翌年の第四回 ʻ全国郷土芸能大会 ʼ

の演目として ʻ 四つ竹節 ʼ が初演された。以上が

概略であり、各事象について以下に詳述する。

III.3	歌詞の改変
ʻ 四つ竹節 ʼ は、ʻ 島心中 ʼ という男女（お辻・

清八）の心中事件を詠んだ口説節に由来し、お

そらく四つ竹を打ちながら歌われていた（三隅，

2002，p.12）。『平村史』下巻によれば、歌詞の内

容は、1769（明和 6）年に起きた下梨村のおつじ

と川向いの清八との心中事件で作詞は当時の利賀

村村長であり、春祭りで行われる踊りの音頭唄と

なった（平村，1983，p.343）。『平村史』上巻に

は、音頭取りであった山口理作氏が所有する音頭

本 44冊が記載されており、その中に ʻ 四つ竹節 ʼ

も含まれている。音頭本は浄瑠璃由来の ʻ忠臣蔵 ʼ

等の段物と呼ばれる長い詞章のものが多い（平

図 7　‘ 四つ竹節 ’ および ‘ 麦屋節 ’ の再創造過程における両者の関連
（台形は、再創造の各段階における芸態の要素を示す。点線で示した要素は、

一時的に用いられた要素あるいは用いられなくなった要素を示す。）



小林　敦子

―50―

村，1985，p.1135）。写真 1と図 6からわかるよう

に春祭りではいくつもの輪ができており、1つの

輪の中には羽織姿の音頭取りが 4～ 5人いて 1人

に長く歌わせることはせず競い合って調子を挙げ

ていた（平村，1985，p.1134）。歌詞を見ると 211

もの七音節から成る長い歌であり、ʻ 〽 さてもつ

くづく案じてみれば　色と恋とのその二筋は　神

や仏も油断がならん ʼ で始まり、ʻ 〽 酉に向かっ

て自滅をいたす　露とふたりが消えうせにけり ʼ

と二人が心中して果てるまでのストーリーが語ら

れる（平村，1983，p.343-345，高桑，1973，p.42-

45）。昔は音頭取りがこれを四つ竹を打ちつつ歌っ

ていたのだろう。『百周年記念誌』にはすでに記

した最初の句があり、さらに次の 2首が ʻ 四つ竹

節 ʼ の歌詞として記載されている。

〽 天に七代地神に五代　過ぎて伊ざなぎ又伊

ざなみの　女神男神とあらわれ給い、

〽 一女三男誕生ありて今に伝えし今世の中に

　京もお江戸も山家も里も恋しよかしは

 替わらんものと

（保存会，2009，p.92）

すでに述べたように、保存会による現在の公

演活動ではこれらの ʻ 島心中 ʼ の歌詞は歌われず、

通常は

〽 越中五箇山　蚕の本場　娘やりたや　あの

桑摘みに　宝ゆたかな　麦屋がお里

〽 唄は唄でもめでたの麦屋伊達や自慢で歌う

じゃないが　麦屋おらちゃが山家のものよ

〽 山は深うても紅葉のみ山御子や嫁さも麦屋

で超すに　越すに越されぬ細尾峠の吹雪

が歌われている。しかし『百周年記念誌』のʻ四

つ竹節 ʼ の歌詞としては、この 3首の前に ʻ 島心

中 ʼ の 3首の歌詞が掲載されていることから、や

はり ʻ 島心中 ʼ の歌詞が ʻ 四つ竹節 ʼ の真髄である

という認識があるのだろう。保存会の現会長が入

会した 1970年には、公演以外では元の ʻ 島心中 ʼ

の歌詞を歌う人もおり、昔の五箇山民謡の LPレ

コードには ʻ 島心中 ʼ の歌詞も録音されていると

伝え聞いているという（インタ，2021年 2月 10

日）。現在歌われている歌詞は 1935（昭和 10）年

頃に作詞された ʻ 麦屋節 ʼ 賛歌の内容であり、こ

の歌詞を ʻ 島心中 ʼ の唄の旋律に合わせて歌うよ

うになってから ʻ 島心中 ʼ を歌わなくなった（平

村，1983，p.327）とされる。この時はまだ ʻ 四つ

竹節 ʼ は保存会の演目ではないため、春祭りにお

ける音頭取りが歌う歌詞が改変されたということ

である。

男女の心中事件を歌う長い詞章を歌うことを止

め、新たに ʻ 麦屋節 ʼ 賛歌を表す 3首を歌うとい

う改変は、もはや改変というより ʻ 島心中 ʼ の歌

の旋律だけを借りて ʻ 麦屋節賛歌 ʼ とでもいうべ

き新たな歌を創ったと言ってもよいだろう。誰が

どのような手法でやったことかはわからないが、

男女の心中という風儀上好ましくない歌を歌うこ

とをやめさせ、代わりに東京で公演した正統的な

ʻ 麦屋節 ʼ を祭りの歌とする意図が見出される。

III.4	‘ 輪踊り ’ の改変による新たな踊りの創造
［‘ 麦屋節 ’（手踊り）の新たな創造］

平村の祭りでは音頭取りが歌ういろいろな歌に

合わせ ʻ 輪踊り ʼ が踊られていた。ʻ 麦屋節 ʼ で踊

る場合は、公演の演目となっている ʻ 笠踊り ʼ に

対しʻ手踊りʼとも呼ばれていた。現在のʻ麦屋節ʼ

の ʻ 手踊り ʼ はこの ʻ 輪踊り ʼ ではなく、1935（昭

和 10）年頃に新たに創作されたものであり（保

存会，2009，p.128 / インタ，2021年 2月 21日）、

保存会の公演としての初演は 1938（昭和 13）年

である（保存会，2009，p.128，）。このように ʻ 麦

屋節 ʼ（手踊り）の公演における演目としては ʻ 輪

踊り ʼ が採用されなかったことにより、約 15年



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―51―

後に ʻ 麦屋節 ʼ（手踊り）が無形文化財に選定さ

れ、その披露公演として ʻ四つ竹節 ʼも第四回 ʻ全

国郷土芸能大会 ʼ で演じられることになった時、

ʻ 輪踊り ʼ が舞台用に調整され ʻ 四つ竹節 ʼ の踊り

とされたのである。

この新しく創作された ʻ 手踊り ʼ の振付は ʻ 輪

踊り ʼ とは全く異なるもので、保存会の旧会員に

よれば、1935（昭和 10）年頃に下梨尋常高等小

学校（当時）の教員による（保存会，2009，p.118）。

振付の動機としては、すでに 1929（昭和 4）年頃

から ʻ 麦屋節 ʼ を学校の学芸会の出し物としてお

り、全員が笠を用意するわけにいかず、笠を必要

としない ʻ 手踊り ʼ が必要となった（川村，2008，

p.226）とされる。おそらく ʻ 麦屋節 ʼ が学芸会の

出し物とされてから数年して、春祭りで行われ

る ʻ 輪踊り ʼ をそのまま学芸会に用いるより、新

たな踊りを創作することがよしとされたのであろ

う。当時は ʻ むぎやダンス ʼ と呼ばれ運動会や敬

老会でさかんに踊られた（保存会，2009，p.118）。

これが保存会の ʻ 麦屋節 ʼ の男性の ʻ 笠踊り ʼ に対

して女性の ʻ 手踊り ʼ として 1938（昭和 13）年の

傷病兵慰問公演で初演されたのである。

このように女性の ʻ 手踊り ʼ は、踊りと衣装を

ʻ 麦屋節 ʼ の唄の内容や男性の笠踊と対応させる

ことにより演目とされた。ʻ 麦屋節 ʼ の女性の踊

りが新たに創作された ʻ 手踊り ʼ となり ʻ 輪踊り ʼ

は採用されなかったことにより、約 17年後に ʻ四

つ竹節 ʼ が ʻ 全国郷土芸能祭 ʼ で公演される際に、

ʻ 輪踊り ʼ が舞台用にアレンジされ ʻ 四つ竹節 ʼ の

踊りの振りとして活用されたのである。女性が踊

る ʻ 麦屋節（手踊り）̓が新たに創作された動機は、

学芸会等で ʻ 麦屋節 ʼ を用いるにあたり全員分の

笠を用意することが難しいという物理的な理由で

あるが、祭りで踊られている ʻ 輪踊り ʼ では舞台

用には適さないという考えがあったのだろう。ま

たそれが傷痍軍人の慰問公演で初演されたのは、

女性の踊りが戦争で傷ついた男性の慰めとなると

いう判断が働いたと思われる。ここには、1909（明

治 42）年に ʻ 麦屋節 ʼ が再創造された時の ʻ 皇太

子の台覧を賜るのに相応しい武士踊り ʼ とは別の

コンセプトが意図されている。

［‘ 輪踊り ’ から ‘ 四つ竹節 ’ へー舞台芸能化のた

めの改変］

ʻ 四つ竹節 ʼ は、祭りの ʻ 輪踊り ʼ の踊りの動作

を踏襲したとされる（保存会，2009，p.118）。し

かし ʻ 輪踊り ʼ では踊り手全員が円陣を組んで踊

るが、公演演目としての ʻ 四つ竹節 ʼ は屋内外の

舞台上で踊り手は横一列になって踊る。また ʻ 輪

踊り ʼ では踊り手は ʻ 四つ竹 ʼ を持っておらず素

手である。両者の共通点と相違点を明らかにする

ため、ʻ 輪踊り ʼ は『新しい民謡の踊り方』（島田

豊年，1961）に示された ʻ 輪踊り ʼ のイラスト付

解説を、̒四つ竹節 ʼは DVD『正調麦屋節記録映像』

（保存会，2009）から両者を比較し、類似点と相

違点を分析した結果を、両者に共通する構成要素

（表 4）、両者の足運びの比較（図 8）、両者の隊形

変化の比較（図 9）、両者の特徴的な振りのイラ

ストと踊り方の解説（図 10，図 8の足運びも併

記）により示す。

［共通する基本的な構成］

表 4は、ʻ 輪踊り ʼ と ʻ 四つ竹節 ʼ に共通する踊

りの構成要素を抽出したものである。両者は 1パ

ターンの踊りが 12拍から成り、さらに 2拍ずつ

がひとまとまりの動作になっており、表 4ではこ

の 1パターンの構成に合わせ、数字は拍を示して

いる。ただし、ʻ 輪踊り ʼ では両手を打ち合わせ

たり両手で両股を打つ場合、ʻ 四つ竹節 ʼ の場合

は両手に 1枚ずつ持つ四つ竹同士を打ち合わせた

り、四つ竹で両股を打つ動作である。この中で、

3，4拍目の動作は 1，2拍目の動作の左右を反転

させたものであり、5，6拍目の動作は 1，2拍目

と同じである点が共通している。また 9，10拍



小林　敦子

―52―

目の動作と 11，12拍目の動作は同じであり、180

度回転する動作を 2回行うことにより踊り手は輪

の内向きに戻る。このように踊りの 1パターンの

基本的な構成は共通している。

［基本的な足運びを ‘ すり足 ’ に改変］

次に重複（5，6拍目 /11，12拍目）及び左右反

転の動作 (3，4拍目 )を除き、1，2拍目、7，8拍目、

9，10拍目の足運びを図 8に示す。ʻ 輪踊り ʼ では

足袋に草履、ʻ 四つ竹節 ʼ では足袋を着けて踊る

ことが標準である。

図 8からわかるように、ʻ 輪踊り ʼ では、1拍

目で右足を左足の前におき直ちに左足を左に移

し、2拍目に前に置かれた右足を左足に寄せて揃

える。つまり輪の左方向に 2歩進む。3，4拍目

の動作はこれを左右反転させたもので、踊り手は

輪の右方向に 2歩戻り、5，6拍目の動作で再び 2

歩分左方向に進む。後の動作はすべてその場で行

うため、ʻ 輪踊り ʼ では 1パターンの動作により

踊り手は左方向に 2歩分ずつ進行することになる
（10）。ʻ 四つ竹節 ʼ では 1拍目で右足を一歩前に擦

りだして戻し、直ちに左足をその場で軽く踏む。

そして 2拍目で右足を一歩前に擦りだしては戻す

動作を 2回行う。後の動作もその場で行う。すな

わち ʻ 四つ竹節 ʼ では 1パターンの踊りで踊り手

の位置が左に進行することはない。

次に 7拍目の動作は右足、8拍目の動作は左足

である点が共通しているが、ʻ 輪踊り ʼ では片足

をやや高く挙げて勢いよく下し、ʻ 四つ竹節 ʼ で

は前に一歩すり出して戻す点が相違している。最

後の 9拍目の動作はいずれも右足を一歩斜め前に

出して右回りで一気に 180度回転し、10拍目はʻ輪

踊り ʼ では回転後に揃えるだけであるが、ʻ 四つ

竹節 ʼ では右足を一歩前にすり出して戻し、左足

表 4　‘ 輪踊り ’ と ‘ 四つ竹節 ’ に共通する構成要素
（『新しい民謡の踊り方』（島田豊年，1961）および DVD『正調麦屋節記録映像』（保存会，2009）より筆者作成）

1 2 3 4 5 6

右足から開始
両手は右斜上～左斜下に流す

1,2拍目の動作を左から行う 1,2拍目の動作と同様

7 8 9 10 11 12

両手（四つ竹）を 2回打つ
膝を下げ股を打ち回転の準備

右廻り 180度回転
輪の外向きになる
両股を（四つ竹で）2回打つ

右廻り 180度回転
輪の内向きに戻る
両股を（四つ竹で）2回打つ

図 8　‘ 輪踊り ‘ および ‘ 四つ竹節 ’ における足運び
（足袋の形により右足を黒、左足を白で表す。破線で囲われた足（ʻ 輪踊り ʼ の 7,8拍目）は下肢全体を上に挙げ
る動作、鎖線で囲われた足（ʻ四つ竹節ʼの 1拍目）は少し挙げた後下して踏む動作を示す。矢印は足の移動を示す）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―53―

も同様にする。

足運びの全体の特徴として、ʻ 輪踊り ʼ では少

しずつ左に進行し、右足を左足前に出す動作や片

足をやや高く上げる動作により躍動的な動作が組

み込まれているが、ʻ 四つ竹節 ʼ ではすり足を基

調とした足運びであり、水干指貫袴の衣装と相

まって能を想起させる。このように、ʻ 四つ竹節 ʼ

では ʻ 輪踊り ʼ の基本的な構成を踏襲しながらも、

足運びをすり足にすることにより、祭りにおいて

多人数が輪になり楽しく踊る ʻ 輪踊り ʼ から、儀

式的で静的な雰囲気の ʻ 四つ竹節 ʼ に改変してい

るのである。

［隊形の改変による舞台芸能化］

ʻ 輪踊り ʼ は祭りで娯楽として行われていたた

め人数に決まりはなく、途中で輪に入ったり出た

りも自由であり、左方向に輪が少しずつ進行する

シンプルな隊形である（図 9a）。しかし舞台で公

演される ʻ 四つ竹節 ʼ では、通常 4人の踊り手が

縦一列で舞台下手から登場し上手方向に進み、列

の中央部が舞台の中央まで進行すると踊り手が観

客席に向きを変え、また退場ではこの逆方向に方

向転換する隊形変化がある（図 9b）。そのため舞

台中央部に来るまでは 1拍目の左足を単にその場

で踏むのではなく一歩前に進め、中央に来ると進

行をやめ、7拍目で 90度右回りで回転し観客に

正面を向けている。ここに民俗舞踊 ʻ 輪踊り ʼ と

舞台芸能 ʻ 四つ竹節 ʼ の特徴の相違が表れており、

ʻ 輪踊り ʼ を基礎として ʻ 四つ竹節 ʼ を再創造した

形跡が見出される。

［踊りの動作と衣装による印象の相違］

図 10は、ʻ 輪踊り ʼ と ʻ 四つ竹節 ʼ の踊り方を

比較した図であり、図 10a-図 10cは、図 10を 2

拍ずつ分けて拡大した図である。ʻ 輪踊り ʼ と ʻ 四

つ竹節 ʼ における 1，2拍目（図 10a）、7，8拍目

（図 10b）、9，10拍目（図 10c）の足運び図、踊

りの振りのイラスト図、および踊り方の説明を

図 9　隊形変化 図 9a　‘ 輪踊り ’ 図 9b　‘ 四つ竹節 ’

（○は踊り手、黒矢印は踊り手の移動方向、白矢印は踊り手の向きを示す）

図 10　‘ 輪踊り ’ および ‘ 四つ竹節 ’ の踊り方
（ʻ輪踊りʼは『新しい民謡の踊り方』（島田豊年 ,1961）より、̒四つ竹節ʼ
は DVD 『正調麦屋節記録映像』（保存会 ,2009）より筆者作成）



小林　敦子

―54―

図 10a　‘ 輪踊り ’ および ‘ 四つ竹節 ’ の踊り方（1，2 拍目）

図 10b 　輪踊り ’ および ‘ 四つ竹節 ’ の踊り方（7，8 拍目）

図 10c　‘ 輪踊り ’ および ‘ 四つ竹節 ’ の踊り方（9，10 拍目）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―55―

まとめたものであり、数字は拍を表す。ʻ 輪踊り ʼ

のイラスト及び踊りの解説は『新しい民謡の踊り

方』（島田豊年，1961，p.102-104）から一部わか

りやすく補って記述し、ʻ 四つ竹節 ʼ のイラスト

及び解説は、DVD『正調麦屋節記録映像』（保存

会，2009）を視聴して筆者が書き起こしたもので

ある。両者で共通している踊りの動作は斜字体で

示した。

ʻ 輪踊り ʼ と ʻ 四つ竹節 ʼ の各動作をこの図から

比較してみよう。最初の 1，2拍目の動作におい

ては ʻ 輪踊り ʼ では左方向に 2歩進行し ʻ 四つ竹

節 ʼ ではその場での足運びであるが上肢動作は共

通しており、いずれも両股を 2回打つことによ

り動作の区切りが表されている。ただし ʻ 四つ竹

節 ʼ では両手をまっすぐ伸ばしたまま下に下ろし

両股を手中の四つ竹で打つので、直線的な動作で

ある。次に示した 7，8番目の動作は ʻ 輪踊り ʼ と

ʻ 四つ竹節 ʼ の特徴の違いが明確な所であり、ʻ 輪

踊り ʼ では片足をやや高く上げて下す時に両手も

勢いよく打ち合わせながら下す動作を右左の順で

行う。一方 ʻ 四つ竹節 ʼ では右足を前にすり出す

と同時に両手を横に広げ、戻す時に両手をまっす

ぐに伸ばしたまま手中の四つ竹を打ち合わせる動

作を行い、次に左足からも同様に行う。ʻ 輪踊り ʼ

では身体の動きがダイナミックであり、ʻ 四つ竹

節 ʼ では一貫して動作が直線的であるが、手足の

動きが連動する点と両手（四つ竹）を打ち合わせ

るタイミングと回数は同じである。また 8拍目の

裏拍で軽く両膝を曲げて股を打つことにより、次

の回転動作の準備とする点も共通している。右回

りに回転する 9拍目は両者の動作は同じであり、

10拍目に両股を 2回打つ動作も共通しているが、

ʻ 四つ竹節 ʼ ではやはり直線的な動作である。

このように、ʻ 輪踊り ʼ と ʻ 四つ竹節 ʼ は 12拍か

ら成る 1パターンの動作の構成は近似しており、

両手（四つ竹）を打ち合わせる動作と両手（四つ

竹）で両股を打つ動作のタイミングと回数は同じ

である。ʻ 輪踊り ʼ から ʻ 四つ竹節 ʼ への動作の再

創造では、進行が舞台用に調整され、足運びが基

本的にすり足となり、上肢動作も直線的となって

いることにより儀礼的な印象を醸し出している。

これは衣装が着物から水干指貫袴に替えられたこ

とも大きく影響している。

III.5 	 衣装の改変
［水干指貫袴の衣装は ‘ 麦屋節 ’ の ‘ 都をどり ’ で

の芸妓の衣装から］

では、ʻ 四つ竹節 ʼ の衣装が着物から水干指貫

袴に変更されたのは、どのような経緯によるのだ

ろうか。写真 5-6及び図 11は、この経緯に関連

するものである。以下時系列に沿って述べる。

水干指貫袴の衣装が最初に取り入れられたのは

ʻ 四つ竹節 ʼ ではなく、1927（昭和 2年）に ʻ 麦屋

写真 5　‘ 四つ竹踊 ’（1952，旧平村下梨）
（日本放送協会，1992，p.213）

写真 6　明治神宮奉納参拝記念
（1953 年 11 月 2 日）
（保存会，2009，p.36）



小林　敦子

―56―

節 ʼ が ʻ 都をどり ʼ（祇園，京都）において芸妓に

より踊られた時である。保存会が祇園歌舞練場に

赴き芸妓に ʻ 麦屋節 ʼ を教授した時の記録（保存

会，2009，p20）によれば、『都をどり』（中西辰

次郎，1927）からの抜き書きとして、この時の衣

装が通常の ʻ 麦屋節 ʼ の紋付袴ではなく、平家の

公達としての水干指貫袴であったことが記されて

いる。また写真 5は、1952（昭和 27）年 6月に ʻ 麦

屋節 ʼ が無形文化財に選定された翌月に行われた

民謡調査において撮影された ʻ 四つ竹踊り ʼ とい

うタイトルの写真である。この調査は文化財第 4

分科会審議委員として五箇山を訪れた町田嘉章に

より行われており（保存会，2009，p.129）、ʻ 四つ

竹踊り ʼ の調査は、ʻ 麦屋節 ʼ が無形文化財に選定

され翌年の第四回ʻ全国郷土芸能大会ʼに ʻ麦屋節ʼ

と共に出演することを念頭に行われたと考えられ

る。写真 6は、1953（昭和 28）年に、日本青年

館で行われた第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ 出演時

に明治神宮前で撮影された保存会の記念写真であ

り（保存会，2009，p36）、図 11は写真 6の前列

左端の女性を筆者によりイラスト化したものであ

る。最前列の 5名の若い女性が水干指貫袴を着用

し、髪は角髪に結い、手には房のついた四つ竹を

持っており、ʻ 四つ竹踊り ʼ の踊り手であること

がわかる。この時が ʻ 四つ竹節 ʼ の対外的な初演

であった。

民謡調査時は着物で踊られていた ʻ 四つ竹節 ʼ

が翌年の第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ では水干指

貫袴であり、これが ʻ 都をどり ʼ で芸妓により演

じられた際の衣装を取り入れたものと容易に考え

られる。ʻ 都をどり ʼ は 1873（明治 5）年の第一

回京都博覧会に付随する余興として始まった祇園

花街の芸妓と舞妓による総踊りを基本とする舞踊

公演であり、この年は 4月 1日から 30日まで行

われた。一幕仕立てで京都など名所旧跡を長唄な

どで紹介しながら四季が織り込まれた形式であ

り、毎年新しいテーマに沿って歌と舞が新作され

る。ʻ 麦屋節 ʼ は ʻ 麦屋踊 ʼ という名称で公演の中

心となる総踊りとは別の中挿として芸妓により踊

られている。この年のテーマは ʻ 隆栄の暁天 ʼ で

あり、栄えている都の夜明けという意味であろ

う。ʻ 都をどり ʼ の冊子には、ʻ 麦屋節 ʼ が次のよ

うに平家の末裔による京の都の曲と舞として位置

付けられている。

隆栄の暁天

本年の都踊は、我が京名所として世に知られ

ている著名なる所々を選び、例の如く四季に

配置して組立てたのであります。麦屋踊は平

家一門の人々が、都の舞曲を伝えたのが起源

であるとか聞きますから、中挿として加える

ことにいたしました。

（中西辰次郎，1927，  保存会，2009，p.20より重引）

さらに歌の紹介欄の ʻ 第五麦屋踊 ʼ には、この

踊りの具体的な由来と衣装について次のように記

されている。

第五　麦屋踊　　舞台　越中五箇山の景　　

持物　笠と五本骨の扇

麦屋踊は富山県東砺波郡五箇山平村地方の舞

踊であります。口碑に伝える所によると源平

合戦の後に平家の落人がこの山地に逃げ隠れ

て居住したものの子孫であるということで、

今は平村と云って居ります。その故にこの踊

図 11　‘ 四つ竹踊り ’ の女性
（写真 6前列左端の踊り手を筆者がイラスト化）



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―57―

も平家一門の人々が歌舞した容態を伝えたも

のであるといい、平家踊とも呼んでおります。

　－略－　踊姿は紋付白襷に袴を穿き尺五寸

の刀を帯び、手に菅の一文字笠を持って踊る

ので人数は六人でありますが、この舞台では

平家の童公達の水干差實袴姿（筆者注：̒差實 ʼ

は ʻ 指貫 ʼ の誤記）に変更致しました。

（中西辰次郎，1927，   保存会，2009，p.20より重引）

つまり武士でありながら太政大臣（公卿）と

なった平清盛始め平安貴族としての平氏の末裔が

伝える踊りとして、このような衣装とされたので

あろう。当時の保存会の会員が直接 ʻ 都をどり ʼ

に出演したわけではないが、ʻ 都をどり ʼ では ʻ 麦

屋節 ʼに新たな表象が加えられたといえよう。ʻ都

をどり ʼ における ʻ 麦屋踊 ʼ の衣装が平家の末裔

の踊りを表すものとしてお手本と捉えられ、歌詞

が ʻ 麦屋節 ʼ 賛歌となった ʻ 四つ竹節 ʼ に、その衣

装が転用されたと考えられる。

ʻ 四つ竹節 ʼ の衣装については、第四回 ʻ 全国郷

土芸能大会 ʼ の大会関係者（西角井正慶、本田安

次、郡司正勝等）により行われた反省座談会でも

言及されている（民俗芸能の会編，1954，p.35）。

この中で司会役の郡司が、大会が観光宣伝やコン

クールのようにならないように出演者に予め含ま

せておく必要があるとし、ʻ 四つ竹踊り ʼ（この大

会での ʻ 四つ竹節 ʼ の演目名）の水干の衣装につ

いて、「一寸困ったですね」と発言している。続

いて西角井が、ʻ 四つ竹踊り ʼ は作物の収穫を祝

う農村の娯楽芸能の ʻ 萬作踊り ʼ であるにも関わ

らず、出演者が五穀豊穣や悪疫退散を祈願して神

社に奉納する ʻ 神踊り ʼ としたことに言及し「水

干まで着せちゃって（笑）」と応じ、さらに郡司

が、水干の衣装は京都の練舞場（筆者注：祇園甲

部歌舞練場のこと）に振り付けに呼ばれて行った

時に仕入れてきたものらしいと答えている。最後

に本田が、ʻ 四つ竹踊り ʼ は神社で奉納するので

水干を着せたらしいが本来は振袖でやるべきもの

であること、水干の下に振袖を着ているというの

で水干を脱ぐように指示したが、帯を持ってきて

いないので水干を脱がせることができなかったと

話し、次の話題に移っている。

すなわち、1927（昭和 2）年の ʻ 都をどり ʼ に

おける ʻ 麦屋踊 ʼ の衣装であった水干指貫袴を保

存会が第四回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ における ʻ 四

つ竹踊り ʼ の衣装としたが、ʻ 四つ竹踊り ʼ は本来

娯楽のための ʻ 萬作踊り ʼ であり水干はそぐわな

いため、本田が脱がせようとしたができなかっ

た。そして大会では ʻ 四つ竹踊り ʼ が保存会によ

り神社に奉納される ʻ 神踊り ʼ と説明された、と

いうことのようである。

［衣装の改変に見られる再創造の意図］

この衣装が 1927（昭和 2）年に祇園で ʻ 麦屋節 ʼ

を教授した時に実際に購入したとすると 26年前

であり、いつか平家の末裔の踊りとして使うこと

を見越していたとも考えられる。祇園で芸妓に

ʻ 麦屋節 ʼ を教授した時の会長は山本海石氏（第

2代目）であるが、保存会の前身の ʻ 麦屋団 ʼ 創

設時より関わっていた東中江小学校校長であり、

代々加賀藩の十村（大庄屋）であった家の出身と

される（インタ，2023年 1月 6日）。また第四回

ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ 出演時の会長である中村武

一氏は戦前から戦後にかけて保存会の第 3代およ

び第 5代会長を通算 32年間務め（保存会，2009，

p.139）、1938年から 1946年まで戦前から戦後に

かけて平村の第 19、20、21代の村長でもあった

（平村，1983，p.114，1985，p.1164）。いずれの会

長も発言力および牽引力は大きく、保存会が公演

する民謡の正統性の獲得に熱心であり、この件に

関しても会長主導により衣装は水干指貫袴で維持

されたと考えるのが妥当であろう。その後の公演

活動でも衣装を替えることなく一貫して水干指貫

袴で公演しており、ʻ 四つ竹節 ʼ を地域で娯楽の



小林　敦子

―58―

ためにʻ輪踊りʼで踊られていた文脈ではなく、̒礼

儀を重んじ信仰の心を取り入れた所作 ʼ（保存会，

2009，DVD付属解説）として表そうとする意図

が見出される。この ʻ 四つ竹踊り ʼ に限らず、民

俗芸能の大会では、出演者が大会に出ることを大

変名誉なことに感じており、新調した衣装や会に

あわせて創作した芸能を元に戻すことに演者たち

は強い抵抗を示したことが笹原により記されてい

る（笹原，1991，p.106）。大会の関係者には変え

ずに地元で行われているように演じてほしいとい

う意図があるが、出演者にとっては一世一代の晴

れ舞台であり、伝統や信仰に基づく正統的な芸能

として位置づけ、実際にも舞台映えするものにし

たいという意図もあるのだろう。

ただし ʻ 四つ竹節 ʼ が ʻ 麦屋節 ʼ のように平家落

人説と関連付けられた言説はあまりなく、DVD

『正調麦屋節記録映像』（保存会，2009）解説文の

中で歌については ʻ 心中話を内容とし長編の口説

きもので歌われ ʼ と記され、ʻ 数ある唄の中で四

ツ竹節（島心中）ほど哀調があり、五箇山の自

然の情景と心情をゆする唄はありません ʼ（保存

会，2009，p.118）と旧会員が語っているように、

再創造された後も、̒ 島心中 ʼ を直接知る人にとっ

ては ʻ 四つ竹節 ʼ の真髄は ʻ 島心中 ʼ が表現する世

界であるということであろう。ʻ 四つ竹節 ʼ の対

外的な表象と ʻ 島心中 ʼ を知る人の内的な心情に

は乖離があるが、このような表現で折り合いをつ

けていると思われる。

ところで『芸能復興』（6）ではこの大会を振り

返っての座談会の次に「出演者側より」として、

出演者からのコメントが掲載されている。ここに

は大会に出演した感想や関係者への感謝および要

望がいろいろ述べられている。中でも保存会の第

3代会長中村武一氏のコメントは、文化財記録委

員により編集された大会記録を実費で頒布してほ

しい、行事の進行連絡円滑化のため大会関係役職

員の名簿を配布してほしい、大会の状況を都下の

大新聞に大きく掲載してほしいという 3つの具体

的な要望のみが記されている（民俗芸能の会編，

1954，pp.38-39）。これらの要望は各々、大会主催

者側によるしっかりした記録がほしい（13）、中央

との連絡とつながりを維持したい、大会出演を在

京の富山県出身者に知らせたいというものであ

る。ここからは、旅費等経済的な負担をかけてい

る地域社会へ大会参加の証明と意義を伝えたい、

また中央との連絡手段を確保しつながりを維持し

たいという切実な願いが見出される。明治 44年

（1909）年の皇太子行啓時には周囲から「暮らし

のたしにもならない」といわれた地元の視線は戦

後まで続いたという（保存会，2009，p.11）。経

済的支援を含め地元民の理解を得ることは保存会

にとって活動継続の上で重要であったと考えら

れ、ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ に出演したことをしっ

かり地元民及び在京の富山県出身者に伝え、保

存会の活動の正当性と意義を示したかったのであ

ろう。ʻ こきりこ踊 ʼ を実演した別の保存会の出

演者（富山県旧平村上梨）からも、村や部落から

も多額の経費を出してもらっているので大会参加

の証状がほしかったという同様の要望がでている

（民俗芸能の会，1954，p.39）

［‘ 四つ竹節 ’ の動作と衣装の関連］

すり足を基本とした直線的な ʻ 四つ竹節 ʼ の動

作は、どのような着想で創られたのだろうか。̒四

つ竹節 ʼ の動作は水干指貫袴の衣装と手に四つ竹

を持って踊る様式に呼応しており、衣装と手に四

つ竹を持つことが決まってから着想されたのでは

ないだろうか。もう一度写真 5と、この写真の左

端の踊り手を筆者がイラスト化した図 12を基に

考察する。

写真 5では 4人の女性の踊り手の衣装が着物で

あり水干指貫袴ではない。四つ竹も持ってはいな

い。またこのポーズはʻ輪踊りʼおよびʻ四つ竹節ʼ

の 1拍目の共通の上肢動作と思われるが、図 10a



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―59―

の両者のイラストと照らし合わせると、改変され

る以前の ʻ 輪踊り ʼ である。そして「踊り子に四

つ竹を持たせてカチカチ鳴らさせ四つ竹踊にした

方が効果的だろう」（日本放送協会，1992，p.230）

という町田嘉章と思われる調査者によるアドバイ

スが記録されている。この調査は 1952年の 7月

に行われているが前月の 6月 11日付で文化財保

護委員会から富山県教育委員会に ʻ 麦屋節 ʼ が無

形文化財に選定されることが通達されており、す

でに述べたように ʻ 四つ竹踊り ʼ も ʻ 麦屋節 ʼ の披

露公演で一緒に演目とする目論見があったと考え

られ、この ʻ 効果的 ʼ という言葉から、単に民俗

舞踊としてではなく舞台舞踊としての ʻ四つ竹節 ʼ

が想定されていることがわかる。このアドバイス

を受け入れ、踊り手が四つ竹を持って踊ることに

なり、ʻ 輪踊り ʼ という既存の踊りを基に踊り手

に四つ竹を持たせ、舞台上の踊りとして再構成し

たと考えられる。

しかしこれだけでは、四つ竹の通常の奏法を採

用しない理由としては弱い。ʻ輪踊り ʼの 1パター

ンの踊りは 12拍と決まっており、拍に合わせて

カチカチと通常の奏法にすることも可能と思われ

る。筆者が保存会の現会長にこの四つ竹の特異な

奏法の理由を伺ったとき、明確な回答があったわ

けではないが、ʻ 地方（筆者注：伴奏）に四つ竹

があるから鳴らす必要もないし、踊り手が両手

に 2枚ずつ持っていたら踊りにくいだろうし、か

といって素手ではぱっとしない ʼ（インタ，2021

年 2月 21日）という言葉が返ってきた。これは、

踊りの動作がまずあり、踊りの動作を損なわない

ように、また伴奏としての四つ竹の音と干渉しな

いように、踊り手の四つ竹の持ち方と奏法が決め

られたことを示唆している。

また踊り手の四つ竹の持ち方と奏法は、水干指

貫袴という衣装が醸し出す儀礼的な雰囲気に適合

しており、衣装が決まってから衣装に見合った踊

りの動作と四つ竹の奏法が考案されたのではない

だろうか。調査者がどの程度関与したのかはわか

らないが、保存会の当時の第 3代会長は大きな役

割を果たしていたであろう。そこには何とか平家

の落人による ʻ 麦屋節 ʼ に関連して、「単調ななか

に礼儀を重んじ信仰の心を取り込んだ所作」（保

存会，2009，DVD解説書）のふさわしい踊りを

創り上げようという意図を見出すことができる。

III.6	‘ 四つ竹節 ’ における四つ竹の特異的な奏法
の要因と効果

四つ竹は自作でき手軽に扱える楽器であり、大

道芸人や門付け芸人による歌や語り芸の補助楽器

として用いられてきた。ʻ 四つ竹節 ʼ が元の ʻ 島心

中 ʼ であった時には春祭りで歌われる以外には、

主に道中歌として歌われたようである（保存会，

2009，DVD解説）。しかし ʻ 四つ竹節 ʼ では第四

回 ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ の演目とすべく再創造が

行われた際、以前から採用されていた ʻ 輪踊り ʼ

写真 5　‘ 四つ竹踊 ’（1952，旧平村下梨）
（日本放送協会，1992，p.213）

図 12　‘ 四つ竹踊り ’ イラスト
（写真 5 左端の踊り手を筆者によりイラスト化）



小林　敦子

―60―

の動作を基にすること、調査者のアドバイスを受

け入れ踊り手が四つ竹を持つこと、25年ほど前

に ʻ 都をどり ʼ で芸妓が ʻ 麦屋節 ʼ の衣装として着

用した水干指貫袴を踊り手の衣装とすること、と

なった。そして ʻ 輪踊り ʼ の動作を基にすり足と

直線的な動作を基盤とすることにより水干指貫袴

に即した儀礼的な雰囲気を生み出し、そこに ʻ 輪

踊り ʼ において踊り手が両手を打ち合わせたり股

を打つタイミングで、踊り手が腕をまっすぐにの

ばしたまま四つ竹同士を打つ、あるいは四つ竹で

股を打つ特異的な奏法が採用された。このように

ʻ 四つ竹節 ʼ における四つ竹の奏法は、基とした

娯楽のための ʻ 輪踊り ʼ とは異なる儀礼的な踊り

の動作に適合するように、両手に竹片を一枚ずつ

縦長に保持し、腕をまっすぐ伸ばしたまま打ち合

わせるか両股を打つ特異的な動作となったのであ

る。

こうして ʻ 輪踊り ʼ の動作を基に衣装に合わせ

た儀礼的な動作に呼応させると共に、すでに伴奏

楽器となっている四つ竹の演奏と干渉しないよう

に導入されたため、常時カチカチと鳴らし続ける

ことは回避され、1パターンの踊りの中で、両腕

をまっすぐ伸ばしてはそのまま両股に打ち下ろす

動作が合計 10回、両手で打ち合わせる動作が 2

回と直後の両股を打つ動作が 1回になったのであ

ろう。また四つ竹を標準より長くし縦長に持つこ

とにより踊り手の動作が大きく見え、直線的な印

象がより強くなるという視覚効果も考慮されたと

思われる。

IV.	 再創造に関わる人々の地域における

	 位置づけと構造

ʻ 四つ竹節 ʼ の再創造では、歌の歌詞、伴奏楽

器、踊りの動作、踊り手の衣装、踊り手の持ち物

の各要素が個別に取り入れられ、かつ舞台舞踊と

しての整合性が保持されるように構成された。民

俗芸能は、芸術作品のように芸能の要素が最初に

有機的に構成され固定化された作品として創造さ

れるのではなく、その時の文脈や環境から関わる

人々の意図により取り入れられ改変されるという

よい例であろう。ʻ 四つ竹節 ʼ の場合、民謡の調

査者は、踊り手が四つ竹を持ち通常の奏法でカチ

カチと鳴らすと舞台芸能として効果的であると考

えたが、結局衣装に合わせて儀礼的な踊りの動作

に合わせた四つ竹の奏法となっている。また ʻ 全

国郷土芸能大会 ʼ の関係者は、本来人々の娯楽と

して振袖で踊るべき ʻ 四つ竹節 ʼ が、平氏の栄華

を想起させるような水干指貫袴になっていること

に苦笑している。ここには、平家の落人による

ʻ 麦屋節 ʼ に関連した舞踊にしようとする保存会

の意図と、民俗芸能が地域で行われていた文脈に

沿ったものにしたいという ʻ 全国郷土芸能大会 ʼ

関係者の意図の乖離が見出せる。

最後に、旧平村下梨における ʻ 麦屋節 ʼ および

ʻ 四つ竹節 ʼ の再創造に見出される関係性や構造

について考察しておく。ʻ 麦屋節 ʼ の再創造につ

いては先行研究（小林，2023）より引用し、ʻ 四

つ竹節 ʼ の再創造については本論で新たに提示す

る。図 13は ʻ 麦屋節 ʼ の再創造の関係者の平村

における役職の変遷 （小林，2013，p.70）を示す。

図の中で横井兼治および山本海石が共有する「笠

踊り習う」というのは 2人が行商人より笠踊りを

習った事を示し、ʻ 麦屋節 ʼ（笠踊り）はこれを元

に創られたと考えられる（小林，2023，p.71）。

一見してわかるのは、西勝寺住職以外の 4名が

平村のいろいろな行政職あるいは教職についてい

たこと、保存会の前身である ʻ 麦屋団 ʼ 創設以前

から複数の行政職の中で懇意になりうる位置に

あったことである。保存会の現会長によれば、麦

屋団の人々は村役場を拠点にしていたようだとい

う。これは役場に何か民謡に関する部署があるの

ではなく、おそらく当時役場に勤めている者が

多かったのではないかとしている（インタ，2023



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―61―

年 1月 14日）。麦屋団の団員の人数や生業は明ら

かではないが、当時村役場は下梨小学校にあった

ことを考えると、村長の高田知之氏、下梨小学校

長の東田磯吉氏、村会議員で下梨小下教育委員の

横井兼治氏は村役場でもある下梨小学校を職場と

して共有しており、そこが自然と麦屋節の再創造

の話し合いの場にもなっていたと考えられる（イ

ンタ，2023年 1月 14日）。

ʻ 四つ竹節 ʼ の場合は、当時の会長中村武一氏

が大きな影響力を持っていたことは確実であろ

う。ʻ 四つ竹節 ʼ の踊りが ʻ 輪踊り ʼ であったこと

を回想録に書いている旧会員がどの程度関わって

いたかはわからない。当時 20代半ばなので関わ

ることは十分可能である。この旧会員はフォー

クダンス指導に熱心な学校教員であり（保存会，

2009，p.5）、1955（昭和 30）年頃の ʻ 早麦屋 ʼ の

振付を島田豊年（当時 ʻ 日本民踊研究会 ʼ 会長）

と共に行っていたことを回想録に記している（保

存会，2009，p.118）。ただし ʻ 早麦屋 ʼ については

自ら関わっていたとしているのに ʻ 四つ竹節 ʼ に

ついては自らの関りは記していないので、直接の

関りは希薄かもしれない。

両者の再創造に関わった人々のプロフィールと

関係性を見ていくと、村長という地域の行政の

トップと歌や踊りに関心のある学校教員とが保存

会員として共に取り組んでいる点が共通してい

る。保存会の公的なイヴェントへの出演には、県

レベルの行政職員も紹介者として関わっている。

ʻ 開道五十周年博覧会 ʼ（1918年，札幌市）には

富山県知事（井上孝哉）および旧東砺波郡長（高

松覚太郎）の紹介で出演し（保存会，2009，p.127）、

第五十九回 ʻ 都をどり ʼ（1927年，京都市）に取

り入れられた ʻ 麦屋節 ʼ の教授は富山県社会教育

課主事（大坊謹道）の紹介で行っている（保存会，

2009，p.20）。これら紹介者へ保存会の活動と ʻ 麦

屋節 ʼ のことを伝えイヴェントへの出演のとりな

しを進言したのは、やはり村長でもあり保存会の

会長あるいは副会長として関わっていた中村武一

氏や高田知之氏であろう。このように行政への進

言は村長が、芸能の再創造および出演する若者達

への芸指導は芸能に関心のある学校職員が主に担

うという役割構図の中で、ʻ 麦屋節 ʼ および ʻ 四つ

図 13　‘ 麦屋節 ’ の再創造の関係者の平村における役職の変遷
（小林，2013，p.70）

Mは明治、Tは大正の和暦をあらわす。



小林　敦子

―62―

竹節 ʼ の再創造が行われていたと考えられる。

ʻ 麦屋節 ʼ の再創造が行われた明治末期は中央

集権的な地方行政と民俗芸能の活動が抑圧された

状況において、歌や踊りの活動を正統的なもとし

て地域社会に認められたいという意図が強く打ち

出されていた。ʻ 四つ竹節 ʼ の再創造が行われた

時は戦後であり、1950（昭和 25）年に文化財保

護法が制定され無形文化財選定制度が発足し、民

俗芸能保護政策の潮流にあって公演されることに

なったにも関わらず、衣装および踊りの改変に、

正統性を打ち出そうとする意図が見出される。ま

た陸の孤島と言われた豪雪地帯にあって中央に自

分たちの活動が認知されることを願うと同時に、

地域社会内（県外居住の地域出身者を含む）にも

自分たちの芸能活動を位置付けたいという考えが

見出せる。

V.	 結論

本論では ʻ 四つ竹節 ʼ における四つ竹の特異的

な奏法に着目し、その要因を探ることにより、̒麦

屋節 ʼ と ʻ 四つ竹節 ʼ が現在の様式で保存会の演

目となるまでの再創造過程を明らかにした。無形

文化財としての選定および公演活動による芸態の

改変や伝統の創造と維持についてはこれまでも研

究報告があるが、本論では ʻ 四つ竹節 ʼ を、文化

財として直接に選定されなくても選定された芸能

に関連するものとして公演されるにあたり、やは

り改変されること、そして文化財に選定された芸

能に関連づけられ衣装や踊りの創造が行われる事

例として論じた。

ʻ 麦屋節 ʼ の再創造は明治期に若連中の芸能活

動が抑圧される中で正統的な民謡を打ち出そうと

する試みであり、ʻ 四つ竹節 ʼ の場合は地域の祭

りで踊られていた民俗舞踊を、舞台上で演舞する

ための再創造であった。四つ竹の奏法は一見する

と芸能の技術的側面でしかない現象であるが、そ

の要因を探ると、言説による伝統の構築、地域の

指導的立場の人々の意図、民俗芸能に関する大会

の影響、公演活動による芸能の舞台化などの近年

の民俗芸能研究の主要なトピックが浮かび上がる

結果となった。

そして ʻ 四つ竹節 ʼ が再創造される前提として

ʻ 麦屋節 ʼ の再創造から一連の過程においては、

皇太子の台覧を賜るにふさわしい歌詞、衣装、踊

りとし正統性を獲得したいという意図、心中とい

う風儀上好ましくない歌詞を正統性が獲得された

ʻ 麦屋節 ʼ を賛歌する内容に変えようという意図、

ʻ 四つ竹節 ʼ を礼儀の尊重と信仰心を表現したい

という意図が見出された。また ʻ 麦屋節 ʼ の再創

造においては、当時の民俗芸能抑圧策に対抗しな

がらもその風潮の中で民謡活動の正統性を獲得し

ようとする意図があり、一方で正統性を獲得した

民謡が他の歌謡（ʻ 島心中 ʼ）の歌詞を変えさせて

しまうという力学が働いていること、ʻ 全国郷土

芸能大会 ʼ 関係者という中央とのつながりを維持

したいという意図がある一方で、関係者に指示さ

れても水干指貫袴の衣装は変えずに正統的な民謡

としての位置づけを保とうとする意図があったこ

と、その中で ʻ四つ竹節 ʼの真髄は哀調豊かな ʻ島

心中 ʼ の歌にあるとする感覚も根強く残っている

ことが、旧会員の言説から見出された。

さらに、ʻ 都をどり ʼ（祇園）で芸妓が踊った

ʻ 麦屋節 ʼ の衣装の ʻ 四つ竹節 ʼ への導入は、他地

域において異なる演者により行われた場合の衣装

を、異なる歌の衣装として取り入れるという ʻ 逆

輸入（̓民俗芸能の会編，1954，p.38）であったこと、

しかしこの衣装に適合する踊りと四つ竹の奏法を

編み出すことにより、ʻ 麦屋節 ʼ に関連する正統

的な ʻ 四つ竹節 ʼ を表象している点に着目してお

きたい。

本論の作成にあたっては、保存会の現会長に快

く電話インタビューに応じて頂き、多くの貴重な

お話を聞くことができた。ここに深く感謝申し上



民俗舞踊の再創造における四つ竹の特異的な奏法

―63―

げます。

この研究は、研究課題／領域番号 20H01221（代

表：波照間永子、東アジア舞踊の比較研究と共

創：琉球舞踊の研究手法を軸として）の助成を受

けたものである。

【注】
（1） 保存会で使われる竹片は、現会長が入会以来 50年近

く竹を取り寄せ自作している。
（2） 雑踊（ぞうおどり）は明治以後にできた庶民生活を主

題にした踊りであり、明治以前の琉球王府時代にでき
た士族の生活を主題とした古典舞踊と区別される（宜
保，1979，p.167）

（3） 組踊は、琉球王国時代の官僚である玉城朝薫が創始し
た歌舞劇である。ʻ 萬歳敵討 ʼ は芸人に扮した謝名の
息子兄弟が父親の敵である高平良御鎖の仇討ちをする
内容で、四つ竹は、高平良御鎖が一族を連れ厄払いの
ため浜に下り、そこで女性達が ʻ 坂本節 ʼ の唄に合わ
せて踊る場面で使われる（宜保，2004，p.169）。

（4） ʻ 外記猿 ʼ は 1824（文政七）年初演の長唄 ʻ 外記節猿 ʼ
で踊られる日本舞踊である。町を廻る猿曳きが屋敷に
呼び込まれ猿の芸を見せるという内容で、花柳寿應に
より、猿がお染久松の物語などを演じる場面に、踊り
手が四つ竹を持って踊る所作が取り入れられた。新橋
の芸妓のお座敷用に創られた所作だが、1931（昭和 6）
年の第十三回花柳舞踊研究会にて踊られて以降人気曲
となっている（長谷川，1995，pp.210-211）。

（5） 歌舞伎音楽は ʻ 所作音楽 ʼ と ʻ 下座音楽 ʼ に分けられ、
前者は役者が踊りや所作を行うための伴奏で、後者は
場面の雰囲気を表す音楽や効果音である。ʻ 下座音楽 ʼ
は舞台下手の黒い板で囲まれた下座の中で演奏される
のでこの呼称があるが、この場所には舞台の様子を見
るための窓に黒い御簾が掛かっており観客から中が見
えないようになっているため、近年は黒御簾音楽と呼
ぶことが多い。ʻ 所作音楽 ʼ には必ず歌詞があり三味
線を伴奏として用いる（山田，1987，pp.88-89）。

（6） ただしこの時は会の名称は ʻ 麦屋団 ʼ であり、1925年
に ʻ 麦屋節保存会 ʼ と改称し、現在は ʻ 越中五箇山麦
屋節保存会 ʼ を正式名称としている。また ʻ 麦屋団 ʼ
結成以前も、日露戦争（1904-1905）による好況期に
宴会の余興として金沢に遠征し出演したと『日本民謡
大観』に記録されている（日本放送協会，1992，p.213）
が、出演者がどのような人かわからず内容も現在の
ʻ麦屋節 ʼではなく ʻ輪島 ʼ であったと考えられるため、
本論では保存会の初演を 1909年とする。

（7） 民踊は民謡に振り付けられた踊りである。戦後の学校
におけるダンス教育は創作舞踊一辺倒になる傾向が
あったが、その中で ʻ 民踊 ʼ（民謡の踊り）運動は単
に既存の民俗的な踊りの指導だけではなく、民謡に新

たに踊りの所作をつけ創作ダンス的な教育の意味合い
を持たせる工夫が行われた。ʻ 麦屋節 ʼ は「地域社会
にある生きたダンス教材を学校ダンスの内容にとり入
れ」」た例として評価されている（栗本，1956，p.11）。

（8） なお東中江小学校長については『日本民謡大観 中部
篇 北陸地方 復刻』では平村小学校長と記載されてい
るが、平村小学校は存在せず校長の個人名と照らし合
わせ、東中江小学校のことと思われる。

（9） 「南条踊」は伯耆国（現在の鳥取県）の城主南条元続
と毛利氏家臣吉川元春との戦いに縁のある踊りで、「岩
国南条踊」として 1974年に国指定の記録作成等の措
置を講ずべき無形民俗文化財となっており、紋付袴姿
の男子達が踊る様式である（文化庁 online）。「武士踊」
は、島津義弘の朝鮮征討の門出に踊られたもので（霧
島山麓湧水町観光協会他編 2015:424）、新聞記事では
高齢男性達が「エイエイオー」の鬨の声を挙げ円陣や
四角の隊形を作りながら踊る様式がみてとれる（『鹿
児島新聞』1907年 10月 27日 2面）。「棒踊」では氏
神の祭りや豊年祈願のため男性が三尺および六尺の棒
を打ち合わせながら踊る（下野 2009:3）。

（10） 『新しい民謡の踊り方』では、1パターンの踊りで 4
歩円の左方向に進むと記述されている（島田，1961，
p.103）が誤記と思われ、実際には 2歩左に進む。

【文献】
足立重和（2010）郡上八幡伝統を生きる：地域社会の語り
とリアリティ．新曜社．

朝倉亀三（1928）見世物研究．春陽堂．
朝倉無声（2002）見世物研究．筑摩書房．
浅野健二（1983）日本民謡大事典． 雄山閣出版．
文化庁（online）国指定文化財等データベース，五箇
山 の 唄 と 踊　https://kunishitei.bunka.go.jp/heritage/
detail/312/318（参照日：2021-3-30）

越中五箇山麦屋節保存会編集発行（2009）越中五箇山麦屋
節保存會百周年記念誌．

越中五箇山麦屋節保存会（2009）正調麦屋節記録映像
DVD．

宜保榮治郎（1979）琉球舞踊入門．那覇出版社．
宜保榮治郎（2004）組踊入門．沖縄タイムス社．
郡司すみ（2006）日本伝統楽器小辞典．エイデル研究所．
花城洋子（2007）琉球舞踊定期公演における上演作品に関
する考察―沖縄県かりゆし芸能公演 (1993年～ 2001
年 )の資料より．名桜大学総合研究，（11）：69-78．

長谷川正晴編（1995）日本舞踊辞典．　株式会社日本舞踊社．
波照間永子（2020）琉球古典舞踊〈四つ竹〉の創造と伝承：
近世琉球王府による演出の

特性．舞踊學，43:15-25．
北陸タイムス社（1909）北陸タイムス．10月 5日 1面．
井原西鶴（1979）対訳西鶴全集 6（男色大鑑）．麻生磯次，
富士昭雄訳注，明治書院．

石崎直義（1972）秘境・越中五箇山．北国出版．（川村，
2008，p243より重引）



小林　敦子

―64―

鹿児島新聞社（1907）鹿児島新聞．10月 27日 2面，10月
28日 3面，10月 30日 2面．

川村清志（2008）麦屋節の成立と展開．日本文化の人類学
／異文化の民俗学．（株）法蔵館．223-246．

金城光子（1995）琉球舞踊譜 -10-女踊り・四つ竹． 琉球
大学教育学部紀要 第一部・第二部，（46）：225-248．

霧島山麓湧水町観光協会ほか編（2015）温故知新．霧島山
麓湧水町観光協会．

小林敦子（2023）明治期の民謡と踊りの再創造における近
代化政策の影響．情報コミュニケーション学研究 第
22号：57-75．

黒坂富治（1986）五箇山民謡「麦や節」の平家落人説につ
いて．日本歌謡研究，（25）：37-43．

栗本義彦（1956）学校ダンスの諸問題．新体育，26（3）：
10-18．

民俗芸能の会編（1954）芸能復興（6）．明善堂書店．
三隅治雄（2002） CDʻ 五箇山の民謡 ʼ 解説書．財団法人ビ
クター伝統文化振興財団．

望月太意之助（1975）歌舞伎下座音楽．演劇出版社．
望月太意之助（1998）CDʻ 歌舞伎下座音楽集成 ʼ 解説書．
河竹繁俊監修，財団法人ビクター伝統文化振興財団．

森重行敏（2012）和楽器事典 :ビジュアル版．汐文社．
中西辰次郎（1927）都をどり．京都祇園新地甲部歌舞會．（ʻ保
存会，2009，p21ʼ より重引）

長唄楽曲研究会（2013）長唄研究（6）長唄《四つ竹節》．藝能，
（19）3：91-106．

日本放送協会編（1992）日本民謡大観 中部篇 北陸地方 復
刻．日本放送出版協会．

音楽之友社（2018）日本音楽基本用語辞典．音楽之友社．

佐伯安一（2002）富山民俗の位相．桂書房．
笹原亮二（1991）引き矧がされた現実―「郷土舞踊と民謡
の会」を巡る諸相―．共同生活と人間形成，第三号・
第四号合併号：99-134．

島田豊年（1961）新しい民謡の踊り方．鶴書房．
杉山未那美，田邊元，杉山千鶴（2014）おわら風の盆演
舞場における舞台踊りの特徴．比較舞踊研究，（20）：
43-51．

関戸明子（2013）秋山郷における秘境イメージの形成と流
通．日本地理学会発表要旨集，2013s（0）：319．

世界地図｜ SEKAICHIZU（online）富山県．http://www.
sekaichizu.jp/atlas/japan/prefecture/toyama.html（参照日：
2021-3-20）．

下野敏見（2009）鹿児島の棒踊り．（株）南方新社．
平村（1983）越中五箇山平村史下巻．平村．
平村（1985）越中五箇山平村史上巻．平村．
高桑敬親（1973）五箇山の民謡． 茶木素行．
竹内勉 （1989）民謡手帖． 駸々堂書店．
地理院（online）地理院地図（電子国土 web）．https://

maps.gsi.go.jp/#12/36.421835/136.975822/&Aase=std&ls
=std&disp=1&vs=c1j0h0k0l0u0t0z0r0s0m0f1（ 参 照 日：
2021-3-30）．

富山県編（1981）富山県史 通史編 5．富山県．
山田庄一（1987）歌舞伎音楽入門．音楽之友社．
山口市，1982，山口市史，山口市．
ユネスコ世界遺産センター (online) 白川郷・五箇山の合掌
造り集落．http://whc.unesco.org/ja/list/734#top.（参照日 : 
2021-3-30）．


